Девета серия НЕДЕЛНИ БЕСЕДИ включва беседи от Учителя Петър Дънов, изнасяни в периода 1926-1927 година и се състои от следните томчета:

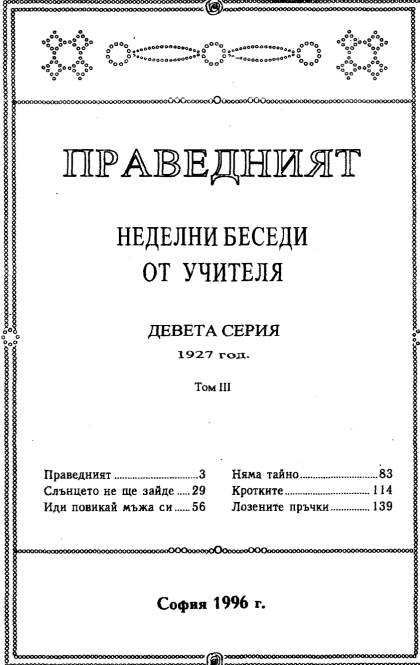
I том. Затова се родих (София, 1929 г.)

II том. Влизане (София, 1930 г.)

III том. Праведният (София, 1931 г.)

IV том. Вехтото премина (София, 1931 г.)

Настоящето фототипно издание на "Праведният" е направено по първото издание от 1931 г.



## TRNHUJBBAIN

## НЕДЕЛНИ БЕСЕДИ от учителя

ДЕВЕТА СЕРИЯ 1927 год.

 $\frac{1}{2}$  decorposedes describes de la constant de la c

Tom III

| Праведният3             | Няма тайно83       |
|-------------------------|--------------------|
| Слънцето не ще зайде 29 | Кротките 114       |
| Иди повикай мъжа си 56  | Лозените пръчки139 |

София 1996 г.



## Праведниятъ

"Праведниятъ чрѣзъ вѣрата ще бжде живъ"\*)

"Праведниятъ чрезъ верата ще бжде живъ". -Това е едно отъ важнить изречения на Свещеното Писание. Върху него сж говорили много проповъдници отъ старитъ връмена; върху него говорятъ много проповъдници и отъ новитъ, отъ сегашнить връмена. Думата "праведенъ" може да се вземе въ широкъ смисълъ, а може да се вземе и въ тесенъ смисълъ. Думата "въра" пъкъ често се употръбява въ смисълъ на вървания. Обаче, казано е, че праведниять чръзъ върата ще бжде живъ, а не чръзъ върванията. Ако съвръменнитъ хора разбираха дълбокия смисълъ на живота, тогава нъмаше защо да бждатъ праведни; тогава нъмаше да се говори нито за Правда, нито за въра. Животътъ щъше да тече и да се развива правилно. Нима вълцитъ и лисицитъ, които нъматъ понятие за Правдата, за върата, не живъятъ? Вълцитъ нъматъ нито храмове, нито владици и папи, свещеници и проповъдници, и въпръки това живъять самостоятелис.

Нъкой казва: безъ религия не може да се живъе. Азъ пъкъ казвамъ: може да се живъе безъ религия. Когато се казва, че не може да се живъе безъ нъщо, това подразбира, че при извъстни условия само не може да се живъе. "Може" и "не може" сж относителни положения. Ако религията пръдставя система, която държи нъщата въ известенъ редъ и порядъкъ, то е етно нъщо; ако религията пръдставя законность. Повяда въ висщия животъ, тогава в друго нъщо Обаче, що се отнася до нашитъ мисли и идеи до нашия репъ и порядъкъ въ свъта, тия нъща не могатъ да бж-

датъ въчни. Само Богъ е въченъ. Когато философитъ говорятъ за въчнитъ нъща, за въчностьта, тази идея у тъхъ е съвсъмъ неопръдълена. Човъщитъ мисли шито могатъ, нито тръбва да бждатъ въчни, защото въчнитъ нъща сж неопръдълени, а опръдъленитъ нъща сж конечни и гранични. Ако на единъ съвръмененъ човъкъ се даде безконеченъ, въченъ животъ, какво ще придобие той отъ него? Когато се говори за безконечностъ, това понятие се свързва съ физическия животъ, защото той продължава въ въчностьта.

Сега азъ се спирамъ върху думата праведенъ. Вълкътъ не може да бжде праведенъ, защото нъма тъзи качества, които се изискватъ отъ праведния, лии които Правдата изисква. И овцата не може да бжде праведна, защото нъма тъзи качества, които се изискватъ отъ праведния, или които изисква Правдата. Праведнитъ хора тръбва сега да се създадатъ! Въ този смисълъ, именно, праведния гъ чръзъ върата ще бжде живъ. Това не подразбира, че въ свъта нъма Правда. Има Правда въ свъта, но въ прочетения стихъ се говсри за нъкаква специфична Правда, кояго се отнася къмъ Въчния животъ. За тази-Правда се изисква и съотвътстуваща въра, а не въра на обикновенитъ хора. Днесъ кой нъма въра? Съвръменнитъ духовни хора сж толкова върващи, че огиватъ дори до суевърие. И най-учениятъ човъкъ, ако се намира въ затруднено материално положение, може да се убъди, че на извъстномѣсто, още отъ турско врѣме, има заровена тенекия съ злато. И този ученъ човъкъ, който е свършилъ два факултета, ще остави всичката си работа и ще дойле заедно съ васъ да копае пари. Яко види, че нъма никаква тенекия съ пари, тсй нъма да се усъмни въ истинностьта на вашитъ думи, но ще каже: навъоно другъ нъкой е дохождалъ пръди мене и е изкопалъ паритъ. Често ученитъ хора сж много суевърни. Обаче, върата, за която се говори въ цитирания стихъ, не се отнася за пръходнить нъща въ този свътъ. Има специфична правда, която се занимава само съ материални работи; има специфична въра, която се занимава само съ материални работи. Има специфична Правда, която се занимава само съ духовни работи; има специфична въра, която се занимава само съ духовни работи. Има специфична Правда, която се занимава само съ Божествени идеи; има специфична въра, която се занимава само съ Божествени идеи. Тъй щото, всъки човъкъ тръбва да пръмине пръзъ тъзи три гами на правдата и на върата.

Нъкой казва: азъ имамъ въра. — Каква въра имашъ? Яко имашъ въра на материята, тя включва въ себе си всичко видимо и осъзаемо, всичко живо и мъртво. Нъкои хора върватъ въ свъта, а не върватъ въ Бога. Такива хора по отношение на свъта сж праведни и върващи, а по отношение на Бога сж неправедни и невърници. Другъ нъкой казва: азъ подържамъ висшата Правда и вървамъ въ Бога. Такъвъ човъкъ по отношение на свъта е неправеденъ и безвърникъ, а по отношение на Бога е праведенъ и върващъ. Възъ основа на този законъ ние можемъ да си обяснимъ психологически, защо като тръгне нъкой човъкъ въ Божия пжть, колкото и да е ученъ, хората го оплюватъ и наричатъ извъянъ. Вземете примъръ съ Толстоя, който бъще такъвъ виденъ писатель и щомъ изнесе своить убъждения пръдъ свъта, всички казаза: чудно нъщо. Толстой, който бъще толкова уменъ и интелигентенъ човъкъ, като остаръ, започна да оглупява и да възва въ такива неопръдълени нъща! Толстой имъ отговори: азъ живъхъ вече по правдата и върата на свъга, т. е. по материалната правда и въра, опитахъ ги и зная, какво носятъ ть за човька. Сльдъ това живьхъ по правдата и върата на духовния свътъ, и тъхъ опитахъ, но и тѣ оставятъ човъка обиденъ, онеправданъ и наскърбенъ. И най послъ азъ пожелахъ да живъя споредъ Правдата и върата на Божествения свътъ. Казвамъ: сега, именно, тръбва да се внесатъ Божествената Правда и въра въ свъта. Божествената

Правда иде за пръвъ пжть на земята. Колкото хора до сега сж се опитвали да внесатъ Божествената Правда и Любовь въ свъта, всички сж били разпъвани. Това виждаме въ историята на развитието на човъчеството. Сега, обаче, свътътъ ще бжде разпнатъ, а Божествената Правда, Божествената въра и Любовъ ще се въдворятъ.

Сега ще приведа единъ малъкъ разказъ изъ индуския животъ. Знаменитиятъ поетъ и мистикъ. Толсида, вглжбенъ въ своитъ размишления, тръгва единъ день по течението на ръката Гангъ да разръши единъ важенъ житейски въпросъ. Увлъченъ въ своитъ мисли, той дохожда до мъстото, дъто индуситъ изгарятъ своитъ покойници. До тълото на единъ мжжъ покойникъ той вижда жена отъ високо произхождение, добръ облъчена и наредена. Като вижда поета, съ изгледъ на светия, жената става отъ мъстото си, приближава се къмъ него и му казва: Учителю, позволи ми да придружа мжжа си до небето! Учительтъ-поетъ я поглежда и запитва: Дъще, защо искашъ да напуснешъ земята и да отидешъ на небето? Рано е още за тебе, толкова повече, че не те викатъ оттамъ. Тя му отговорила: Азъ не се интересувамъ толкова за небето и за живота тамъ, но искамъ да отида при мжжа си и да остана при него. Значи, тази жена не се интересува отъ небето, но тя не искала да се раздъля отъ мжжа си. Мнозина тватъ: има ли мжже и жени на небето? Казвамъ: тия хора, които задаватъ такъвъ въпросъ, не се интересуватъ изобщо отъ небето, дъто има възвишенъ животъ, но се интересуватъ отъ това небе, дъто е тъхниятъ мжжъ или тъхната жена. Значи, дъто е тъхниятъ мжжъ, или жена, тамъ е небето, тамъ има и рай; дъто не е мжжътъ или жената, тамъ нъма небе, нъма рай. Дъто има пари, тамъ е небето, тамъ е раятъ; дъто нъма пари, тамъ нъма небе, нъма рай. Дъто е службата на човъка, тамъ е небето, тамъ е раятъ; дъто нема служба, тамъ нъма небе, нъма и рай. Изобщо, дъто нъма мжже и жени, дъто нъма пари и служба, тамъ нъма небе, нъма рай, нъма никаква въра, никаква Правда.

Често хората се запитватъ едни други ти отъ коя въра си-отъ православната, евангелската или отъ католическата? Казвамъ: въ свъта има вида православни, три вида евангелисти и три вида католици. Къмъ първата категория се отнасятъ върващитъ въ паритъ, къмъ втората категориявърващитъ въ службитъ, но отъ третата категория малко хора има. Къмъ тази категория спадатъ върващитъ въ Бога. Веднага ще запитате: тогава, какво нъщо е Богъ? Ако ви кажа, че Богъ има три лица, това е материаленъ Богъ. Това е опръдъление за Бога по отношение на материалния свътъ, даже и по отношение на духовьия свътъ, но не и по отношение на Божествения свътъ Дойдемъ ли до стиха, че праведниятъ чръзъ върата ще бжде живъ, ние си пръдставяме Бога безъ лице, за да не се опетнява. Всъко нъщо, което има лице, се опетнява. Мислите ли, че лицето на Христа днесъ не е опетнено? Мислите ли, че майка, която родила двъ-три дъца, не е опетнена? Мислите ли, че храната, която влиза въ устата и оттамъ пръзъ цълата пищеварителна система, не е опетнена? Всъко нъщо, което се е проявило и се проявява на физическия свътъ, е опетнено. Когато храната влѣзе въ стомаха, езикътъ, външниятъ инспекторъ, погледне къмъ нея и казта: добро е това нъщо, може да се приеме. Това значи: добъръ е този законопроектъ, той може да се приложи. Обаче, когато храната слъзе въ стомаха, въ долната камара, дъто сж депутатитъ, всички заедно, на чело съ пръдседателя на камарата, казватъ: не може да се приложи този законопроектъ, местото му не е тукъ! Скоро да се изхвърли навънъ! Сліді ділго разглождане и разискране вірку законопроекта, удобренъ отъ първата комисия, излиза ръшение на долната камара: тътъ не се удобрява и се изхвърля навънъ.

Нъкои казватъ: тръбва да се говори по меко на хората, за да не се породи нъкакво недоволство между тъхъ. Често недоволството се поражда отъ храната. Кой съвръмененъ човъкъ, като седне пръдъ трапезата да се храни, се вглжбява въ яденето и се разговаря съ хлѣба и съ всичко, което е сложено прѣдъ него? Той трѣбва да се поразгозори първо съ хлъба, да разбере, какъвъ човькь го е правиль, посль да провыри, кой воденичарь е млълъ брашного, и по този начинъ да прослъди цълия пжть, поъзъ койго хлъбътъ е миналь. Чозъкъ тръбза да знае, каква храна приема. Жената казва на мжжа си: добъръ е фурнаджията, отъ който взехъ хлъба. Фурнаджията е добъръ, но бращного не е добро. Или воденичарьть, е добъръ човъкъ, но селянинътъ, койго е съль и жъналъ житого, не е добъръ. Достатъчно е единъ огъ тия хора, пръзъ които е миналъ хлъбътъ, да е внесъль нъщо лошо отъ себе си, за да бжде и самиять хльбь опорочень. Човых трыбва да знае Истината, Правдата отъ единия до другия край на живота. Пръди всичко Правдата, Истината тръбва да имать отношения къмъ разумния, къмъ реалния живогъ. Тоза не значи, че материалния живогъ не е реаленъ. Напрогивъ, материалниять животь е сжществениять животь за човъка. Ако той не може да се справи съ тълото си. какъ ще може да се справи съ духовния и съ Божествения свътъ, които не вижда? Физическиятъ. духовниять и Божествениять животь сж степени. фази, пръзъ които съзнанието на чозъка тръбва да пръмине. Ако човъкъ не мине най-напръдъ прѣзъ материалния животъ, а послѣ прѣзъ Правдата и върата на духовния животъ, какъ ще разбере той Правдата и върата на Божествения животъ?

"Праведниятъ чрѣзъ вѣрата ще бжде живъ". Това значи, че праведниятъ е миналъ вече прѣзъ фазата на материалния животъ, вслѣдствие на което той е господарь на тѣлото си, може да прави съ него, каквото иска. Той може да обнови тѣло-

то си, както иска и когато иска. И на 120 години да стане, той моментално може да обнови тълото си. За обикновения човъкъ това е чудно, но окултистътъ, койго се занимава съ законитъ на живата природа, разполага съ методи и начини, чръзъ които може да се подмладява. За такива хора ние казваме, че тъ сж два пжти родени. Христосъ казва: "Ако се не родите отъ вода и духъ". Той не говори за обикновеното раждане на хората. "Ако се не родите огъ вода и духъ". Родениятъ отъ вода и духъ е свободенъ отъ всъкакъвъ порокъ било въ тълото си, било въ сърцето си, било въ ума си, било въ душата си, или най-послъ и въ духа си. Той е абсолютно чистъ и съвършенъ човъкъ.

Днесъ много отъ съвръменнитъ хора, били тъ върващи, учени, или философи мислятъ, че подобни на тъхъ нъма. Учениятъ мисли, че като неговата научна теория друга нъма. Религиозниятъ мисл. че като негового върую друго нъма. Философътъ мисли, че нъма друга каго неговата философска система. Обаче, не се минаватъ сто години, и ние виждаме, че теорията на учения пропада, въруюто на религиозния човъкъ се замъства съ друго, философската система на филсофа се обявява за невалидна. Питамъ: могатъ ли да се считатъ за прави тия учения, които само въ продължение на сто години прътърпяватъ такова крушение? Онази теория или онова учение могатъ да се нарекать донъкждъ прави, които сж изнесли на плещить си поне 6.000 годишень животь. Кажете ми поне единъ философъ, теорията на когото да е пръживъла 6,000 години. Има една мисъль, изказана отъ Хермеса, кояго е пръживъла 6.000 години. Тя е слъдната: "Както е горъ, така е и долу". Това значи: какъвто е човъкъ на небето, такъвъ е и на земята. И обратно: какъвто е човъкъ на земята, такъвъ е и на небето. Ако облъчете вълка въ най-добрата човъшка форма, той пакъ ще си покаже вълчия характеръ. Българитъ дълбоко върватъ въ тази философия. За потвърждение на

тази мисъль, ще ви приведа следния примеръ. Въ древностьта единъ царски синъ се разхождалъ единъ день изъ града, дъто срещналъ една млада, хубава циганка, която, съ дисаги на гърба си, ходила отъ кжща на кжща да проси. Като я видълъ, той я харесалъ и пожелалъ да се ожени за нея, и по този начинъ да я освободи отъ това тежко положение. И, наистина, той се оженилъ за нея и я поставилъ въ положението на царица. Тя имала на разположение и дрехи, и храна, и прислуга, всичко, каквото пожелала. Обаче, скоро слъдъ оженването си тя почувствувала скръбь за стария си животъ, особено, че не може да проси. Единъ день, въ отсжтствието на мжжа си, тя взела извъстно количество брашно, което насипала по столоветь, и тръгнала отъ столъ на столъ да го събира. Така тя подържала въ себе си илюзията, че ходи отъ кжща на кжща да проси. Турила това брашно въ дисагитъ си и направила отъ него една питка. Като хапнала отъ питката, тя си казала: сладка е питката отъ изпросеното брашно.

Казвамъ: не е лесно да се откаже човъкъ отъ своитъ стари навици, които носи отъ миналото. Той носи тия стари навици отъ хиляди и милиони години на своя животъ, така че въ единъ день не може да се откаже. За да се освободи отъ миналото си, човъкъ тръбва да се ражда и преражда много пжти на земята, което индусите наричатъ странствуване на душата. Нъкои философи криво разбиратъ въпроса за слизането на човъшкия духъ на земята. Единъ духъ самъ може да слъзе на земята. Обикновено слизатъ понъколко заедно, свързани единъ съ другъ, въ видъ на верига. Като дойдатъ до нъкое мъсто, едни отъ тия духове сръщатъ сръда, която не могатъ да пръминатъ, и затова оставатъ на мъсто. Други пъкъ успъватъ да пръминатъ тази собда и слизатъ по-надолу. Като дойдатъ до тази сръда, пакъ нъкои огъ духоветъ оставатъ на това мъсто, не могатъ да пръминатъ тази сръда, а други я пръминаватъ. Така се обяснява слизането на духоветъ на земята. Значи, духоветъ слизатъ винаги групово и то само до тази сръда, която тъ могатъ да пръодолъятъ. Има духове, които по никой начинъ не могатъ да пръминатъ пръзъ гжстата сръда, и затова оставатъ да живъятъ въ поръдка сръда. По сжщия начинъ става и качването, т. е. възлизането на душигъ нагоръ, или еволюцията имъ. Тъ пакъ се качватъ групово, при което едни успъватъ да пръминатъ по-ръдката сръда, а други не могатъ да я пръминатъ. Всъка душа спира тамъ, додъто тя може да пръодолъе сръдата, която се изпръчва на пжтя ѝ. Така се образува непръкжсната верига отъ души и духове, които се намиратъ на различна степень на развитие.

Нъкой казва: азъ мога да се кача или да слъза изведнъжъ. Така мислятъ само дъцата. Задъцата всъко нъщо, въ всъки случай, е възможно, но за мждреца има нъща, които сж върни и възможни само при дадени условия. Мждрецътъ знае, че това, което е невъзможно за физическия свътъ, е възможно за Божествения. Физическиятъ живогъ се обуславя отъ Божествения, който тръбва да се изучава. Койго иска да има цвътуще здраве, непръменно той тръбва да бжде свързанъ съ бога, да има единъ непръкжскатъ притокъ въ себе си отъ Божествена енергия. Ще кажете: ние можемъ и безъ Божественото. - Не е така. Знаете ли, каква хармония ще сжществува между тълото, сърцето и ума на човъка, ако тълото му е свързано съ физическия свътъ, сърцето — съ духовния и умътъ - съ Божествения? Тълото, сърцего и умътъ на човъка пръдставляватъ три категории сили, които той тръбва да влада. Влада ли тия сили, само тогава той може да се нарече истински човъкъ. Слъдъ ума нагоръ идватъ душата и духа—висшето начало у човъка. И затова, когато се говори за краситото въ човъка, за ангела, който живъе въ него, ние разбираме неговить копнежи къмъ познаване на своята душа и

духъ. Дъто нъма душа, тамъ нъма и духъ; дъто нъма духъ, тамъ нъма и душа. Дъто има душа, тамъ има духъ; дъто има духъ, тамъ има и душа. Духъ и душа, това сж двъ основни положения на Битието. Тъ не сжществуватъ едно безъ друго. Тъ сж така свързани, както умътъ и сърцето. Изключимъ ли ума отъ сърцето, имаме безумие; изключимъ ли сърцето отъ ума, имаме безчувствие. Запримъръ, какво ще ни ползува философията безъчувство?

Ще кажете: отмърената, материалистическата философия има смисълъ днесъ. Казвамъ: въ отмъренитъ нъща нъма животъ. Яко математиката на материалния животъ, която се занимава само съ неорганическа материя, сравните съ математиката, която се занимава съ величини отъ човъшкия животъ, ще видите, че тѣ иматъ диаметрално противоположни методи. Въ материалистичната математика всъко нъщо е точно измърено. Дъто нъма животъ, тамъ всички нъща сж точно измърени, прецизни. Колкото по-точно сж измърени нъщата, това показва, че тамъ дъйствува материята. Когато материята има пръдимство надъ духа, тогава разумностьта е по-слаба. Когато нъкой химикъ изучава отровнить, избухливить газови, той тръбва да бжде много точенъ, много прецизенъ, но когато изучава човъка и проявил тна неговото сърце, на неговия умъ и на неговата воля, той не може да приложи сжщить правила и методи. Тукъ вече взима участие закона на свободата.

И тъй, за да може човъкъ да се ползува отъ законитъ и правилата на живата математика найнапръдъ той тръбва да е миналъ пръзъ материалистичната математика, послъ пръзъ духовната и найпослъ пръзъ Божествената. Значи, има три вида математики въ свъта, законитъ и методитъ на които коренно се различаватъ. И слъдъ всичко това вие сръщате единъ духовенъ човъкъ, който не е проучилъ още тъзи математики, но се гордъе съ своитъ знания и казва: знаете ли, кой съмъ азъ?

Знаете ли, че азъ говоря съ Господа?—Кой не говори съ Господа? И вълкътъ, и заекътъ, и малката мушица говорять съ Господа, защото и тъхниять животь е произлѣзаль отъ bora. Дѣто животъ, тамъ е Богъ. И въ растенията, и въ минералить е проникналь Богъ. Обаче, като говоримъ за сжщината на Бога, ние разбираме възвишения, красивия животъ, който е проникналъ прониква въ човъшкото сърце и въ човъшкия умъ. Хубазото и красивото въ човъка се дължи, именно, на този възвишенъ и благороденъ животъ, въ който нъма смърть, нито разрушения. Нъкой казва азъ изгубихъ първата си любовь. Казвамъ: това, което се губи, което се опорочава, не е Божествено. Божественитъ нъща нито умиратъ, нито се губять, нито се опорочавать. Дойде ли Божията Любовь у човъка, всички противоръчия за него изчезватъ. Човъкътъ на Любовьта, като види. нъкой вълкъ яде овца, той ще го помилва и ще му каже: нъма нищо въ това, че ядешъ овца. Азънъмамъ право да те сждя, но искамъ да ти кажа, че не ядешъ правилно, музикално. Невидимиятъ свътъ не сжди вълкътъ за това, че изяжда овцата, но че яде неправилно. И музиканта ще сждятъ не за това, че не свири, но че не свири правилно. И васъ ще сждятъ не за това, че сте направили нъкакви погръщки, но че не сте ги направили по всичкить правила на музиката. Животътъ е музика, въ кояго не се позволява никаква дисхармония. Ако нъкой бъденъ човъкъ открадне единъ килограмъ хлѣбъ да се нахрани, държавата ще го сжди за кражба и ще го постави въ затвора. тамъ: дъ е онова жито, което Богъ изпраща съ милиони тонове на земята? Богъ е опръдълилъ. по колко килограма жито се пада на всъки човъкъ пръзъ годината. Получава ли той житото. което му е опръдълено? Не го получава. Дъ отива то? Въ хамбаритъ на търговцитъ, които чакатъ благоприятни моменти, да поскжпне житото, и тогаза да го продавать. Слъдъ всичко това ние казваме, че имаме държава, която слѣди за реда и порядъка на страната; отъ друга страна ние се хвалимъ съ религия и казваме, че сме християни и върваме въ Христа. Каква е тази държава, която не слѣди за житото на всѣки човѣкъ поотдѣлно? Каква е тази религия, която оставя да взиматъ житото на този или на онзи? Щомъ е така, ще излѣзе, че правилото на Хермеса, какво всичко, което е горѣ, това е и долу, не е вѣрно.

"Праведниять чръзъ върата ще бжде живъ". Божията Правда има пръдъ видъ не само хората. но и всички живи сжщества, отъ най-гольмить по най-малкить. Богъ е пръдвидилъ храна за есички сжщества, и то не само за една година, но за пръзъ цълия имъ животъ. Питамъ: кой човъкъ отъ свъта е изпратилъ едно благодарително писмо до Бога за благата, които Той му е далъ? До сега азъ не съмъ срещналъ нито единъ човъкъ, който да е благодарилъ на Бога за всичко, което е получилъ отъ Него. Говорилъ съмъ и съ индуски жреци, и съ владици, и съ свещеници, но единъ отъ тъхъ не е изпратилъ такова благодарително писмо. При това, не е достатъчно само да изпратите своето благодарително писмо, но да получите на него обратна разписка, че въ пимия свътъ дъйствително е получено такова писмо. И слъдъ всичко това хората иматъ смълостьта да разискватъ, кой билъ Христосъ, защо е дошълъ на земята и т. н. Казвамъ: това, което Христосъ проповъдваше пръди 2,000 години, остана неразбрано на връмето си. Неговото учение и слъдъ двъ хиляди години пакъ остана неразбрано. Отъ учението на Хоиста хората разбраха тъкмо това. което Той не е говорилъ. Ученицитъ на Христа често Го запитваха: защо говоришъ на тия хора сь притяи? Христось имъ стговаряль: Лзь имь говоря съ притчи, за да не разбератъ думитъ ми, та слъдъ вовме да ги изопанать. Азъ не мога да дамъ оржжието си въ ржцътъ на единъ невъжа. -който утръ ще го обърне противъ мене. Докато

оржжието ми е въ ржцътъ, азъ съмъ силенъ човъкъ. Оржжие на заемъ не се дава. Умъ на заемъ не се дава. Споредъ Божията Правда пазете ума си неопороченъ, никому не го давайте. Той е свещенъ ножъ, съ който всъки самъ тръбва да си служи. Докато човъкъ е съ ума си, дотогава само той е силенъ. Въоржжимъ ли се единъ день, ние ще се бранимъ съ своя умъ и съ своето сърце. Имаме ли сърце и умъ неопорочени, нъмаме нужда отъ никакви други оржжия. Освънъ тъзи двъ оржжия, на помощь иде и волята на човъка. Нъма по-страшна бомба отъ сърцето и по-разрушителна сила отъ волята, проявени въ физическия свътъ.

Слъдователно, човъкъ тръбва да умъе правилно да манипулира съ силитъ въ своя организъмъ. За да може да дъйствува правилно съ тъхъ, той тръбва да придобие Божествената Правда и Божествената въра. Това значи да придобие човъкъ Божествения животъ. Тъкъвъ човъкъ никога не се съмнява, никога не се колебае нито въ себе си, нито въ другитъ хора. Той знае, кога му се говори истината, и кога не. Когато нъкой човъкъ ви говори отъ гледището на земната правда, той ви казва само една трета отъ истината; когато ви говори отъ гледището на духовната Правда, той ви говори двъ трети отъ Истината и най-посль, когато ви казва нъщо отъ гледището на Божествената Правда, той ви говори цълата Истина. При Готама отива единъ младъ човъкъ и му казва: Учителю, искамъ да слъдвамъ твоето учение, да ми покаженть пжтя къмъ великата Истина. Учительтъ му отгозорилъ: много искашъ, млади човече. Това учение е само за браминить, за великитъ и благородни души, които иматъ високъ произходъ. Какъвъ е твоятъ произходъ? Онзи, който иска да намъри Истината и да я слъдва, той тръ-Зва да е отъ царски, а не отъ цигански произходъ. Мнозина отъ васъ, като чуватъ тъзи думи, протестирать въ себе си, но и азъ повтарямъ, че

може да слъдва Истината само онзи, въ жилитъ на когото тече царска, а не циганска кръвь. Подъ думитъ "циганинъ, циганска кръвь", разбирамъ човъкъ, който се намира въ паднало, въ гръховно състояние.

Сега, като обърнемъ погледа си къмъ живота на всички хора, млади и стари, виждаме, всички търсятъ щастие. Да търсите щастието, това е добро нъщо, но човъкъ не знае, какво го очаква утрешния день. Той не знае, какво му носи животътъ, изобщо. Нъкой казва: азъ не искамъ да зная своето бждеще. — Ти можешъ да не знаешъ своето бждеще, но непръменно тръбва да знаешъ пжтя, по който вървишъ. Този пжть ще те доведе до пръдназначението, което имашъ, като човъкъ, като душа, като часть отъ цълого. — Яма азъ се числя къмъ еди-коя си църква.—Това още не е гаранция, че ти си намърилъ своя пжть. Всички хора иматъ крака, но това сще не е гаранция, че тъзи крака могатъ да вървятъ. Краката на много хора могатъ да бждатъ парализирани. Всички хора иматъ умове, но това още не е гаранция, че тъ могатъ да мислятъ правилно. Всички хора иматъ съгда, но това още не е гаранция, че тъхнитъ сърца чувствуватъ правилно. какво ни ползватъ свещенитъ крака на парализизанить хора? Или какво ни ползвать свещенить умове и сърца на парализиранитъ хора? Какво ни ползватъ свещенитъ ржцъ на парализиранитъ хора?

Какво означаватъ краката и ржцътъ на кората? Краката пръдставляватъ тъхнитъ добродътели. За да влъзе човъкъ въ Царството Божие, той непръменно тръбва да има крака, изтъкани отъ живата материя на доброрътелитъ и да бждатъ чисти, свети и непорочни. Ржцътъ на човъка пръдставляватъ Божествената Правда Който влъзе въ Божествения свътъ, той тръбва да познава Божествената Правда, която е мощното начало въ неговия животъ. Въ това отношение ржцътъ на човъка тръбва да бждатъ чисти, свети и непороч-

ни. Погледне ли човъкъ горната часть на ржката си, на нея той тръбва да прочете правдата на физическия свътъ. Тамъ е написана тя. Погледне ли ржката си отвжтоъ, както и горната часть на пръститъ си, тамъ е написана Божията Като погледне на ржката си, всъки човъкъ може да каже, постжпвалъ ли е правилно въ миналото. постжива ли справедливо и днесъ. У всички съвотменни хора липсва законътъ на Правдата. Отъ единия до другия край на свъта сжществува насилие, а насилието ражда всички нещастия въ живота. Насилието не е наложено отъ природата, но човъкъ, съ своята лакомия, самъ го налага и върху себе си, и върху своитъ ближни. Ако човъкъ има желание да стане богатъ, за да облагодътелствува своитъ ближни, това негово желание е на мъсто, но ако той иска да стане богатъ, за да се удоволствува, неговото желание не е на мъсто. Този човъкъ не е разбралъ смисъла на богатството. Ако учениятъ събира знания, за да просвъщава умоветь на своить ближни, неговото желание да стане още по-ученъ е на мъсто, но ако той събира знания за слава и почести отъ хората, това желание не е на мъсто. Яко нъкой иска да стане добъръ, за да се ползуватъ и неговитъ ближни отъ тази добоота, като ги поощрява въ светость и чистота, това желание е на мъстото си, но ако той иска да стане добъръ, за ла го турятъ като икона ква и да му се кланятъ, това желание не е мъсто. Божествената Правда изключва всѣкаква слава и почести, есъкакои богатства и знакия за лични облаги. Въ Божествения свътъ не ствуватъ учени, философи, поети, музиканти, като тия на земята. Като наблюдавате сжществата отъ Божествения свътъ, вие не можете да кажете, кой е философъ, кой е поетъ, ученъ, музикантъ и т. н. Всъки гражданинъ отъ Божественото Царство едновръменно е и философъ, и поетъ, и ученъ, и музикантъ, тъй щото вие можете да го наречете и съ едно име, а можете да го наречете и съ мно-

го имена. Обаче, какви сж неговить дарби, вие не можете точно да опръдълите. Вие казвате за нъкой човъкъ: този човъкъ е много ученъ, той е отличенъ биологъ. За другъ казвате: този е отличенъ астрономъ. За трети: този е отличенъ химикъ. Питамъ: докждъ е стигнала биологията, астрономията, както и химията на тъзи учени? Ученитъ казватъ, че на слънцето имало кислородъ и водородъ. Най-новить учени, обаче, отказватъ това. Тъ казватъ, че, наистина, има кислородъ и водородъ на слънцето, но не така, както нашигъ учени твърдятъ. Съвръменната наука опръдъля нъкои нъща механически. То е, защото тя разглежда явленията въ материалния свътъ, безъ да ги свързва съ тия отъ духовния и отъ Божественить свътове. Запримъръ, съвръменнить учени химици казватъ, че водата е съставена отъ водородъ и кислородъ. Върно е, че водата е съставена отъ водородъ и кислородъ, но тя сжществува и независимо тия два елемента. Съвръменнитъ естественици пъкъ казватъ, че животътъ се проявява отъ съединението на двъ клътки. Това е толкова върно, колкото и твърдението, че водата е образувана изключително отъ съединението на водорода и кислорода. Животътъ е абсолютно независимъ, той не произтича отъ съединението на двъ клътки. Да мислимъ обратното, то е все едно да кажемъ, че затворникътъ е извършилъ пръстжплението въ затвора. Не, той е поставенъ въ затвора само за изправяне, а пръстжплението е извършилъ, когато е билъ свободенъ, въ широкия свътъ.

И тъй, ние тръбва да знаемъ, отдъ иде нашиятъ животъ. Ако знаете, отдъ иде животътъ ви, вие ще гледате на всички хора съ свещенъ трепетъ като на души. Щомъ вие обичате хората като души, и тъ ще гледатъ по сжщия начинъ на васъ.

Отъ прочетената глава виждаме, че Мария помаза краката на Христа съ миро. Защо?—Защо-

то възкреси брата ѝ. Питамъ: можете ли да отнесете тази нейна постжпка къмъ Божествената Правда? Коя жена не би помазала нозътъ на своя Учитель, ако той възкреси умрълия ѝ братъ? Тя не само, че ще помаже краката му съ миро, но ще ги цълува и ще му благодари. Така щото, постжпката на Мария въ този случай бъще похвална. Тя бъще изразъ на гольма благодарность. Обаче, единъ отъ ученицить на Христа, като вилъ. какво направи Мария, каза: защо тръбва да се разлива това миро по краката на Христа, когато можеше да се продаде и паритъ да се раздадатъ на бъднитъ? Защо се породи това користолюбие въ него? Съвръменнить хора все за сиромасить говорять. Въ църквить се проповъдва за гръшнить. Педагозить говорять за непослушнить, за извратенить дъца. Майкить искать да намърять методи за възпитанието на своитъ дъца. И при всичко това свътътъ и до днесъ още не е изправенъ. Каква е тази философия? Ако нъкоя добродътелна майка роди дъте, то може да изпадне въ наймизко и недостойно общество, но нъма да се опорочи. Има случаи въ живота, когато хората отъ най-низко общество сж излизали най-добродътелни. и такива отъ най-високо общество сж излизали най-безхарактерни и сж пропадали. Какъ може да се обясни този фактъ? Добродътелниятъ, умниятъ човъкъ отъ нищо не може да се поквари, съ нищо не може да се подкупи. Като не се спиратъ върху дълбокитъ причини за падането и за възлигането на човъка, хората казватъ: отиде младото покольние! Развратиха се младить! Споредъ тьхъ, младить се развалятъ, а старить сж светии, Кой покваря младить? Ако старить хора, свещеници, възпитатели, майки и баши бъха, наистина. чисти и свети хора, тъ шъха да бждатъ въ сила да спасять младото покольние. Днесъ точно обратното: всички млади хора бъсять отъ църквить. Яко свещеницить и проповъдницить сж свети хора, защо младить бытать оть църквата? Ако майкить и бащить сж свети хора, зашо дъцата имъ бъгатъ отъ домоветьси?

Сега ще приложимъ този законъ по-нататъкъ. Мнозина казватъ: ние не сме обични на нашата сръда, близкитъ ни не ни обичатъ. Питамъ: дали ли сте си огчетъ, защо вашитъ близки не ви обичатъ? Ако въ едно общество не ви обичатъ, нъколко души това показва, че въ васъ има нъщо нехармонично, съ което тъ не могатъ да се справять. И отъ тъхна страна може да има нъщо нехармонично, но и вие не сте безпогръшни. Щомъ съзнаете това, отстранете причината за тази дисхармония, и всичко ще се нареди добръ. Често. като се сръщате, вие се измървате отъ главата до краката. Така измърватъ и мене. Не, тъй не се измърва човъкъ. Ако искате моята точна мърка. азъ мога да ви у дамъ. Това не е скрито нъщо, то сж физически данни. Азъ бихъ далъ на всъкиго своята мърка, стига той да е въ състояние да напоави нъщо отъ нея. Бихъ ви далъ подробно мърки в на дължината и широчината на твлото си, на краката и на ржцътъ си, на ушитъ, на очитъ, на носа си и т. н. Ше кажете: ние искаме близителна мърка. Когато искате да се произнесете за ецинъ човъкъ, вие тръбва да имате точни мърки за него. Който мъри нъшата приблизително, и той самъ не знае, защо прави това. Какъ си. обяснявате слъдното явление? Некой измърва човъка отъ главата до краката, и тамъ спира; другъ пъкъ го измърва отъ краката до главата. Този, койго мѣои отъ главата до краката, съ това той иска да каже: ти отъ кои хора си? Отъ тия, които започвать съ Божественото и свършвать съ въшкото, или обратно? Този, който мъри отъ краката до главата, съ тоза иска да каже: ти отъ кои си? Огъ тия ли, които започватъ отъ човъшкото и свършватъ съ Божественого? Какъвъ чоръкъ съмъ. ще познаешъ отъ това, какво ще направя, влѣза у дома ти. Най-напрѣдъ ти ше ме нагостишъ, като човъкъ, а послъ ще се поразговоримъ, и азъ ще ти покажа правия пжть.

Сега ще продължа по нататъкъ разказа за Толсида и вдовицата. На молбата на вдовицата да остане при мжжа си на небето, Толсида отговорилъ: Върни се дома си и тамъ чакай мжжа си; той ще се върне слѣдъ единъ мѣсецъ. Тя се върнала дома си малко успокоена и разправила на нѣкои отъ свъитѣ близки, че мжжатъ ѝ ще се върне слѣдъ единъ мѣсецъ. Отъ този день Толсида започналъ да я посѣщава редовно и да ѝ обяснява смисъла на живота, като ѝ посочвалъ правия, истински пжть, който тя трѣбвало да слѣдва. Слѣдъ изтичането на мѣсеца. Толсида я запиталъ: Какво ще кажешъ сега? Мжжътъ ти върна ли се?— Върна се. Той живѣе вече въ моето сърце.

Казвамъ: докато търсите нъщата вънъ отъ себе си, вие сте въ материалния свътъ, и всъки може да ви вземе благата, които имате. Влъзатъ ли благата въ сърцето ви, вие сте намърили вече вашия възлюбенъ, както тази вдовица го намърила. Това е Божествената Правда, която дава стабилность на човъка. Въ това се заключава истинскатата философия на живота. Яко нъкой иска да бжде истински поетъ, той тръбва непръменно да има въ себе си тази Божествена Правда и Божествена въра. Яко нъкой иска да стане истински художникъ, той тръбва непръменно да живъе въ Божествената Правда и въ Божествената въра, да се шири въ тъхната безграничность. Живъе ли по този начинъ, човъкъ ще бжде свободенъ отъ всъкакви съмнъния и подозръния. Колко мжже и жени сж се огорчавали и обиждали само отъ съмнъния и подозрѣния! Единъ мжжъ отишълъ съ жена си на гости, дъто били поканени други мжже и жени. По едно връме единъ отъ гостить започналъ да говори съ жената на първия. Той ималъ навикъ да намигва съ окото си. Този човъкъ говорилъ съ женага по единъ, по втори въпросъ, и по

свой навикъ намигвалъ. Жената слушала внимателно разговора. Мжжътъ забъльзалъ това нъщои започналь да се съмнява, че ть си правять нькакви знаци. Не се стърпялъ и казалъ на жена си: какви сж тъзи знаци, тъзи наговаряния, коитоправишъ съ този мжжъ? Докато жената се приготовлявала да каже нъщо за свое оправдание, събесъдникътъ ѝ се намъсилъ въ разговора и казалъ на мжжа ѝ: извинете, господине, азъотъ дъте още имамъ навикъ да затварямъ отъ връме на връме окото си, за което много пжти съмъ вече. битъ, но не можахъ и до сега да се откажа отъ него. Знайте, че не правя това нарочно, съ зла умисълъ. Често и вие, като този мжжъ, прибързвате въ своитъ изводи и давате криви заключени за движенията, за погледитъ или за постжпкитъ на хората. Не бързайте въ заключенията си, но се научете да оцънявате дълбокитъ пориви, които се криятъ въ душата на човъка. Лесно е да осждите човъка, но азъ виждамъ, какъ и най-гольмиятъ пръстжпникъ вечерь плаче, моли се, съжалява за своята погръшка. Значи, има двъ сжщества, които живъятъ едновръменно въ човъка. Единиятъ гръши, а другиятъ съжалява за това и плаче. Истински човъкъ е онзи, който самъ осжида своитъ погръшки и пръстжпления. Сждете за хората споредъ тъхнитъ дълбоки пориви и виждайте у тъхъ Божественото. Не гледайте на човъка само отгоръ и не се произнасяйте, че той нищо не струва. Дойде ли при васъ нъкой човъкъ, кажете му, както Готама каза на своя младъ ученикъ: иди попитай родителить си, отъ какво произхождение си. И, наистина, този младъ ученикъ тръбваше да отиде при майка си, да я пита за своя произходъ, защото би могълъ да бжде приетъ за ученикъ, само ако е отъ високо произхождение, ако е произлѣзълъ отъ Божествената Правда и Божествената вѣра.

"Праведниятъ чръзъ върата ще бжде живъ". Божествената Правда освобождава човъшката ду-

ша отъ всячки пороци. Божествената въра пъкъ върви заедно съ Любовьта. Яко Любовьта, върата, надеждата и Правлата се съединять въ едно, ть ше освободять човъка отъ всички ограничения. Свободниять човъкъ е Божествениять човъкъ. Който има любовь, той има и въра; който въра, той има и надежда. Въра, надежда и бовь, това сж три велики добродътели, основа на цълокупния животъ. Който има въра, той може да разбира всички науки. Азъ не говоря само за тия науки, коиго днесъ се изучаватъ, но има още редъ науки, които за въ бждеще ще се разработватъ. Който има тритъ основи на живота-върата, леждата и любовьта, той ще бжде истински поетъ. Истински поетъ наричаме този, който, слъдъ като издекламира едно свое стихотворение вечерь, въ тъменъ салонъ, веднага отъ свътлината на неговото слово цълиятъ салонъ се освътли. Отъ слушателить му пъкъ започва да излиза свътлина. Това значи да чуете истинската поезия и да я разберете. Не я ли разберете, никаква свътлина нъма да излъзе отъ главата ви. Когато дойдатъ бждещить хора, отъ главить на които ше излиза свътлина, свътътъ нъма да се нуждае отъ никакво друго освътление. Свътлината, която ще излиза отъ главитъ имъ, ще бжде по-силна отъ дневната. Така ще дъйствува и музикантътъ съ своята музика. Първиятъ тонъ ще пръдизвика запалването на една лампа; вториягъ тонъ - втора лампа; третиять тонь-трета лампа. И колкото повече този музикантъ свири, толкова повече и Свътлината въ пространството ще се увеличава. Ще кажете, че това сж приказки отъ 1001 нощь. Днесъ е така, но нима всички открития, съ които сега се ползуваме, не сж били нъкога приказки отъ 1001 нощь? Вземете, напримъръ, грамофона, който Едисонъ е изобрътилъ. На връмето си това бъше чудо. И наистина, не е малко чудо да накарашъ една игла да говори. Отъ лжковетъ на бждещитъ музиканти и отъ перото на бждещитъ псети и писатели ще излиза свътлина, която ще освътява цълото пространство. Днесъ е въкътъ на електричеството; бждещето е въкътъ на човъшкото сърце. Енергията, която ще излиза отъ човъшкото сърце, ще освътлява и отоплява свъта. Божествената Правда, която иде сега въ свъта, тя ще стопли човъшкитъ сърца. Само така можете да се повдигнете. Само така можете да постигнете истинского знание. Това е идеалътъ на човъшката душа.

И тъй, съвръменнитъ научни теории и факти за въ бждеще ще се развиятъ въ стройна, велика наука. Всички досегашни открития нъма да отидатъ напразно. За въ бждеще ще дойдатъ истински гениалнитъ хора, които ще използуватъ всички досегашни открития и придобивки на науката, ше ги разяснять отъ ново гледище, отъ нова свътлина и ще покажатъ на съвотменнитъ хора, че тъ се нуждаятъ главно огъ повече свътлина въ съзнанието си. Ще дойде истинската въра, която ще обедини всички хора, като братя, като дъца на единъ Богъ, на единъ Баща. И тогава истински върващъ ще бжде този, който включва си три нъща: изобилие на въченъ животъ; изобилие на свътлина, кояго никога не загасва; изобилие на абсолютна свобода, въ която човъкъ може да мисли, да чувствува и да дъйствува по Божественить начала, безъ никакво ограничение. Обаче, тази свобода е възможна само при абсолютната Божествена Правда и абсолютната Божествена въра.

Сега, поставете за основа въ живота си положителната наука и работете въ това направление, безъ да се тревожите. Не мислете, че ако отидете нъкждъ да пръкарате въ постъ и молитва, ще придобиете много нъщо. Само съ постъ нишо не се постига. Не мислете, че ако раздадете имането си на бъднитъ, ще постигнете много нъщо. И съ това много не се постига. Апостолъ Павелъ е казалъ, че има само единъ начинъ за постигане на съвършенство. За тази цъль, като първо стжпало на вашия животъ, поставете Божествената Правда, въ която влиза любовь къмъ всички сжщества: хора, животни и растения. Придобиете ли това, дъто и да погледнете, ще виждате само доброто. Виждате ли навредъ доброто, то пръдизвиква въ душата ви свещенъ трепетъ. Тогава ще кажете, че Богъ царува навсъкждъ въ живота: и въ мислитъ, и въ желанията, и въ дъйствията на всички сжщества. Слъдователно, щомъ Богъ царува навредъ, азъ ще живъя, както Той ми диктува.

Казвамъ: само по този начинъ вие ще създадете правилна система за възпитание на младото покольние, съвършено различна отъ тази, по която днесъ го възпитаватъ. За въ бждеще ще се създадатъ съвършено нови отношения между майки и бащи, между бащи и синове, между майки и дъщери, между приятели, между учители и ученици. Знаете ли, какво нъщо е майката и бащата? — Тъ сж символи, които тръбва да се разгадаятъ. Знаете ли, какво нъщо е братътъ и приятельтъ и какви отношения тръбва да имате къмъ тъхъ? Братътъ е близъкъ по кръвь, а приятелътъ – по чувства. Значи, дъто братъ ти може да те изостави, тамъ приятельтъ ти може да ти помогне. Затова вие тръбва да започнете отъ братството и да вървите къмъ приятелството, т. е. отъ кгаката, отъ материалния свътъ и постепенно да вървите къмъ духовния, а слъдъ това къмъ Божествения свътъ, къмъ главата. Слъдователно, основата на живота тръбва да бжде братството и да се върви къмъ приятелството. Братството пръдставлява кръвьта чистотата, възвишеното, благородното въ материалния животъ. Ако не започнете отъ брата и отъ сестрата, нищо не можете да постигнете. Втората стжпка, второто стжпало на живота е приятелството — разширение на любовьта. Третата стжпка на живота е мждростьта; всички тръбва да станете мждоеци, или както ги наричатъ източнитъ нарс-ди-брамини. Брама значи Божественъ човъкъ,

Синъ Божий. Синътъ Божий носи въ себе си абсолютната справедливость и въра, изразъ на Божията Любовь въ свъта. Днесъ Божията Любовь се опорочава по причина на това, че хората нъматъ въра въ Бога. При най-малката мжчнотия въ живота си, тъ ставатъ недоволни. Сиромахътъ е недоволенъ отъ сиромашията си; невъжата е недоволенъ отъ своето невъжество; неспособниятъ е недоволенъ отъ своята неспособность и т. н. Какъ ще пръвърнете недоволството въ доволство? Радвайте се на богатството на другить, каго на ваше! Радвайте се на ученостьта на другитъ, като на ваша ученость! Радвайте се на способноститъ на другитъ, като на ваши способности! Радвате ли се на чуждого благо, и вие ще придобиеге това. Днесъ вие сте една затворена пжпка, която утръще се разцъвти. Едни пжпки се разцъвтяватъ порано, други — по късно. Първата пжика е плакала, молила се е, дигала шумъ, но Господъ ѝ казалъ: "Почакай малко, и твоето връмеще дойде!" - Боя се, да не пропусна момента. - Не бой се, азъ съмъ до вратата, чакамъ да дойде момента на твоето разцъвтяване, и веднага ще отворя вратата да изльзешь навънъ и да се проявишъ. Тогава всички ще знаять, че ти си се разцъвтълъ и надалечъ разнасяшъ своето благоухание. Това значи роденъ отново.

Нъкой казва: какво ще стане съ менъ? Дали ще се проявя и азъ нъкога? — Почакай още малко скритъ въ пжиката си. Господъ чака пръдъ твоята врата, и когато дойде часа ти, Той веднагаще отвори вратата, ще ти се усмихне и ще те изпрати вънъ, да разнесешъ миризмата на твоя цзътъ далечъ отъ тебе. Тогава ще те посътятъ безброй мушици, ще забръмчатъ наоколо ти и ще кажатъ: дай ни сега малко отъ твоето благо, което си крилъ до сега въ себе си! За да постигнете този моментъ, тръбва да поставите за основана живота си великата Божия Правда и великата Божествена въза. Придобиете ли тъзи добродътели, вие ще се освободите отъ смъртъта, отъ всички отрицателни качества и ще влъзете въ Божествения свътъ.

Казвате: какъ ще се оправи свътътъ? Кажете дълбоко въ себе си: "Праведниятъ чрѣзъ вѣрата ще бжде живъ". Какъ тръбва да произнесете тази мисъль? Като православнить ли? Нито като православнитъ, нито като евангелиститъ, нито като будистить, нито като католицить, но тъй както сега ви обяснихъ смисъла на праведния, смисъла на Божествената Правда и Божествената въра. При това, съ никого не се сравнявайте. имайте пръдъ себе си само единъ великъ идеалъ - Бога, както Той живье въ васъ. Слъпвайте Неговить мисли. Неговить чувства и Неговить постжпки! Христосъ е казалъ: "Отецъ никого не сжди". Когато пръстанете да сждите хората, вие ще добиете тази Правда. Казвате: какъ да не сждимъ, когато постжпкитъ на хората не сж прави? Който иска да намъри Баща си, той тръбва да пръстане да сжди. Докато сждите, вие сте далечъ отъ своя Баща; пръстанете ли да сждите, вие сте близо до вашия Баща. Философствувате ли много, вие сте далечъ отъ Мждростьта, отъ своя Учитель; пръстанете ли да философствувате, вие сте близодо Мждростьта, вие сте при нозътъ на своя Учитель. Не сждете, за да бждете близо до своя Баща. Не философствувайте, за да бждете при нозътъ на своя Учитель! Това сж закони за праведния, който иска чръзъ върата да бжде живъ.

"Праведниятъ чръзъ върата ще бжде живъ". Нека тъзи думи се втълпятъ въ ума ви, та когато се намърите пръдъ най-гольмитъ мжчнотии въживота си, или когато се намърите на върха на най-гольмата опасность, кажете си: слушахъ нъкога Учителя да казваше: "Праведниятъ чръзъ върата ще бжде живъ". Направете опитъ съ тъзи думи! Тъ сж Божествени. Тъзи думи иматъ смисълъ не когато сте въ добро разположение, не само когато се намирате въ безизходно положе-

,ние въ живота си. Когато кажете, не праведниятъ чръзъ върата ще бжде живъ, лицето на Кого ще видите?—Нъма да кажа името. Той е безъ име. Ние Го наричаме Баща, но Той е нъщо повече отъ Баща. Ние Го наричаме възлюбенъ, но Той е нъщо повече отъ възлюбенъ. Съ хиляди имена можемъ да Го наречемъ, но нито едно отъ тъхъ не може да изрази това, което е Той въ сжщность. Той е повече отъ всичко. За сега Той минава като нашъ Баща, като нашъ възлюбенъ, като нашъ приятель.

"Праведниять чръзъ върата ще бжде живъ". Животътъ означава връзка съ Бога. Слъдователно, Правдата и Върата сж необходими за насъ, за да ни дадатъ живота, който изтича отъ нашия Баща.

Бесьда отъ Учителя, държана на 20 февруари, 1927 г., въ г. София.

## Слънцето не ще зайде:

"Слънцето на ще зайде вечъ ".\*)

"Слънцето не ще зайде вечъ". Този стихъ подразбира, че слънцето нъма да залъзва вече. Тъзи думи иматъ двояко значение. Ако разглеждаме свъта като механическо проявление, а себе си считаме божества, ние ще имаме единъ погледъ върху външната природа. Яко пъкъ разглеждаме свъга като съзнателно, разумно проявление, а себе си считаме като части на едно велико цъло. ние ще имаме другь погледь върху външната природа. Отъ всички небесни тъла най-познато ни е слънцето. Колкото малко и да мислимъ за слънцето, обаче, пръзъ цълия день, ако не прияо, поне косвено мислимъ само за него. Събудимъ ли се сутринь, първата ни работа е да погледнемъ, свътло ли е вънъ, или не, т. е. изгръло ли е слънцето, или още не е изгръло. Тръгваме на пять, пакъ поглеждаме навънъ, дали слънцето е изгръло. или още не е изгръло.

Въ Писанието се казва, че въ началото Богъ създаде небето и земята, а послѣ луната и слънцето Слънцето е необходимо, защото то опрѣдѣля врѣменэта и годинитѣ, т. е. то опрѣдѣля съзнателния човѣшки животъ, като животъ на еволюция. Слънцето хооникира всичко, което става подъ небето. То отбѣлѣзва всичко въ великата книга на живота.

"Слънцето не ще зайде вечъ". Питамъ: възможенъ ли е свътъ, въ който слънцето да не залъзва? Въ умъренитъ и въ топлитъ страни на земята слънцето всъки день изгръва и залъзва, обаче, на полюситъ слънцето изгръва и залъзва само единъ пжть пръзъ годината. Ученитъ хора, астрономитъ, напримъръ, разбиратъ, какво значи изгръвъ и залъзъ на слънцето. Тъ приематъ, че има привидно изгръване и залъзване на слънцето,

<sup>\*</sup> Исаия 63:20.

но въ сжщность слънцето нито изгрѣва, нито залъзва. Изгръване и залъзване на слънцето сжществува само за простить, за неученить хора, които знаять нъщата по това, както ги виждать: обаче, истински учениятъ знае и разбира нъщата, както сж въ дъйствителность. Ако простиятъ човъкъ попадне на полюсить и види, че слънцето изгръва и залъзва само веднъжъ пръзъ годината, какъ ще си обясни това явление? Какво става съ слънцето, какво става съ луната, това интересува живо, както обикновенить, така и ученить хора. Защо?-Понеже всички прояви, всички явления въ природата сж тъсно свързани съ тъхния животъ. Дъйностьта на слънцето, на луната, на звъздитъ, както и на всички небесни свътила упражняватъ грамадно влияние върху душевния животъ на човъка. независимо това, дали той го съзнава, или не.

Отъ това гледище всички небесни тъла съставлявать великъ Божественъ свътъ. Всички заедно пръдставляватъ разумни свътове. Ние виждаме само външната имъ страна, но не и вжтръшната, въ която се крие всичкото величие. Всъка слънчева система пръдставлява извъстна степень на интелигентность. Всички слънчеви системи, както и нашата, пръдставляватъ отъ своя страна група отъ системи. Тъзи идеи сж отвлъчени и непонятни за обикновенитъ човъшки умове, както е непонятенъ за мравята живота на човъка. Отътози животъ тя може да разбере толкова, колкото нейното съзнание е развито. Какво може да разбере една мравя за човъка? Пръди всичко мравята нъма такива очи, съ които би могла да схване цълия човъшки образъ. Речете ли да ѝ разправяте нъщо за религията на човъка, тя още повече ще се обърка.

Казвамъ: съвръменнитъ религии иматъ отношение до възпитанието на човъшкото сърце. Нъкои хора казватъ, че между религията и науката чъма никаква връзка, тъ сж въ постояненъ разръзъ. Това твърдение говори за неразбирането, жоето сжществува между обикновенить хора, межву ученить, между мждрецить и между поетить.
Въ сжщность между религията и науката ньма
никакво противоръчие, никакво несъгласие. Религията винаги има пръдъ видъ човъшкото сърце,
когато науката има пръдъ видъ човъшкия умъ.
Слъдователно, въ всъка наука има религия, и въ
всъка религия има и наука. Ние не говоримъ за
външната страна на религията, нито за нейнитъ
обреди. Религията не се заключава въ външната
форма, въ облъклото, въ обредитъ и т. н. Ако е
въпросъ за външна страна, и науката има външна
страна; и тя има свое външно облъкло, но въ
сжщность то не пръдставлява никаква наука.

И тъй, когато казваме, че слънцето не ще зайде, ние разбираме възвишения Божественъ свътъ, дъто слънцето дъйствително не залъзва. Слънцето, което не залъзва, принадлежи на човъшката душа. Значи, душата има свое слънце. Ние разглеждаме душата въ смисълъ на истинския човъкъ. Тъй щото, иска ли нъкой да знае. какво въ сжиность поъдставя човъкъ, нека има пръдъ видъ душата. Външниятъ човъкъ, когото виждаме, не е "азъ-тъ"; той е слуга на сжщинския човъкъ. на душата. Нъкога човъкъ казва: азъ съмъ. Яко това "азъ" есжщинскиятъ човъкъ, тогава запо често той търси помощьта на другитъ хора? Ако ти си "азъ-тъ", т. е. великото и славното у човъка, защо търсишъ помощьта на баща си и на майка си, както и помощьта на своитъ приятели и близки? Щомъ казващъ "азъ съмъ", направи нъщо подобно на земята, или на нъкоя слънчева система! Ти казвашъ азъ съмъ, и нищо не можешъ да направишъ. Нъкой казва: знаете ли, кой съмъ азъ и какво мога да направя? Ти си едно азъ, което нищо не може да направи. Това не тръбва да ви обезсърдчава. Човъкъ тръбва да започне съ негативната страна на живота, за да разбере великить закони, които се съдържать въ него. Единъ день, когато човъкъ се съедини съ

своята душа и каже "азъ", той ше може да създава цъли системи. И тогава човъкъ нъма създава своитъ системи между готовитъ вече, да нарушава законностьта и реда въ тахъ, но ще го поставять въ нъкое празно пространство, тамъ да създава и твори, както иска и както разбига. Въвселената има още много празни, ненаселени пространства, които епинъ день тръбва да се изпълнять и населять. Дойде ли човыхь до това положение, да се слъе съ своята душа, ще му дадатъ възможность да създава, да твори. Ще му кажатъ: Хайде сега, направи единъ свътъ, какъвто ти искашъ, дъто слънцето да залъзва и да изгръва, или да изгръва, безъ да залъзва Ше кажете: възможно ли е Богъ да пръгостави на човъка сила и власть, да създава срътове и системи?-Възможно е, защото и безъ това свътътъ, въ който сега живтемъ, е създаденъ отъ ангели, вслъдствие на което и въ него виждаме извъстни дефекти. Тия ангели, макаръ и да сж работили по всички правила на висшата мамематика, все пакъ сж допуснали извъстни погръшки, които и до днесъ изправять. Наистина, тъ сж работили съ милиони години върху създаването на този свътъ, тъй щото гофшкить, които сж допуснали, сж съзсъмъ малки. Запримѣтъ, когато слънцето се завърти сто милиона пжти около себе си, забълъзва се само епно изключение. Сжщото нъщо се забълъзва движението на земята, както и въ движението на човъка: когато земята, както и човъкътъ се въртятъ сто милиона пяти сколо себе си, забълъзва се едно изключение отъ правилния ходъ тъхното движение. Великото и класивото се ключава, именно, въ това изключение, понеже въ него едновръменно става повдигането и падането на човъка.

"Слънцето не ще зайде вечъ". Докато слънцето изгрѣва и залѣзва, дотогава всѣкога ще сжществуватъ двѣ възможности за ума: да серазвива, да придобива извѣстна интелигентность, слѣдъвръме да я загуби. Вземете, напримъръ, какъ човъкъ постепенно се развива отъ дъте до зръла възрасть: въ най-ранната си възрасть дътето се развива по малко, послъ, колкото расте, то се развива все повече и повече, и като дойде въ сръдната си възрасть, човъкъ достига най-високата точка на своето развитие; и ней-послъ, колкото повече пръминъва тези възрасть и стива къмъ старость, неговата интелигентность като че се губи нъкждъ. И тсгава, за такъвъ човъкъ всички казватъ, че е сглупълъ нъщо. Този старъ човъкъ не е оглупълъ, но енергията, която е причина за неговата интелигентность, се оттегля нъждъ.

Сега, всички вие се нуждаете от в вслика наука за разбиране на живота и на великитъ Божии закони, които царуватъ въ този животъ. Язъ не говоря за законить, които хората см поставили, нито за религията, съ която хората сж установили извъстни обреди, форми, симболи и т. н. Азъ говоря за зеконитъ, които Богъ е написалъ въ сърцето на човъка. Животътъ на сърцето пръдставлява вжтръшенъ животъ, който иде отъ Бога. Животътъ на сърцето ние наричаме "животъ на Любовьта", който животь има прізма връзка, прізмо отношение съ сърцето и съ душата на човъка. Освенъ живота на сърцето има и другъ животъ, който е въ пръмо отношение съ човъшкия умъ и съ човъшкия духъ. Животътъ на ума и на сърцето, т. е. на духа и на душата пръдставляватъ единъ и сжщъ животъ, който, обаче, се поляризира въ двъ различни направления. Такова е свойството и на самата материя. Щомъ духътъ отъ невидимия свътъ слъзе на земята, материята веднага се поляризира въ двъ противоположни направления, въ двъ полушария: едното полушарие е животътъ на сърцето, а другото полушарие е животътъ на ума. За сега, както се проявява животътъ на земята, погольмата дъятелность се намира въ съверното полушарие, а за въ бждеще тя ще се пръмъсти въ южното полушарие. Съверното полушарие има

връзка повече съ човъшкия умъ, а южното полушарие има връзка повече съ човъшкото сърце.

И тъй, когато се говори за великия океанъ на живога, разбиратъ се всички дъвствени сили, събрани въ човъшкото сърце. Тъ образуватъ разумния свътъ на чувствата, на любовьта. Нъкои ще кажатъ: достатъчно ни е да знаемъ, че слънцето изгръва и залъзва. Ако можете да схванете въ пълнота идеята, какво нъщо е изгръвъ и залъзъ въ живота, както и въ природата, вие бихте разръшили много отъ противоръчията, които сжществуватъ въ вашия животъ; и ако проучите земята въ нейнить специални движения, както и колебанията и промънитъ, които ставатъ въ съверния полюсъ, вие бихте разръшили една важна задача и въ своя животъ, а именно: вие ще разберете, че такива колебания и промъни ставатъ и въ вашия умъ, и щъхте да видите, че полюсътъ ви постоянно се мъни. Запримъръ, какъ ще си обясните обстоятелството, че нъкога сте обичали нъкои хора, а сега не ги обичате? Това е много естествено. Този фактъ се обяснява по слъдния начинъ: едно връме вие сте били богатъ човъкъ, хамбаритъ ви сж били пълни съ жито, и сте имали възможность да посрещнете и нагостите всички хора, които сж ви посъщавали. Обаче, слъдъ години хамбарътъ ви се изпразва, и вие вече нъмате възможность да посръщате и угощавате гостить си. Сега, понеже честолюбието ви е гольмо, вие не искате да се излагате пръдъ тъхъ и казвате: азъ не приемамъ гости. Яко пъкъ имате смирение въ душата си, вие ще кажете: понеже хамбарътъ ми се изпразни, азъ нъмамъ съ какво да угостя гостить си, затова не приемамъ никого. Обаче, при сегашното състояние на развитие, въ което се намирате, изгръвътъ на нашето слънце, както и неговитъ ранни часове се отнасятъ до човъшкия животъ. Дельтъ е създаденъ за хората, а не за Бога. Деньтъ е създаденъ за човъшкия духъ, и за това на първо мъсто тръбва да се възпитава човъшкия умъ. Задачата на съвръменния човъкъ е да възпита първо своя умъ и своитъ мисли, а послъ своето сърце и своитъ чувства.

"Слънцето не ще зайде вечъ". Този стихъ се отнася до Божествения свътъ Когато човъкъ се свърже напълно съ Бога, когато той повърва, че. наистина, е дуща, която може да излиза и да влиза въ гълого сл, когато пожелае, а сжщо така и когато той повърва, че може да разглобява и да сглобява тълото си, да го прави видимо и невидимо, както и Христосъ правъше това, той може вече да каже за себе си: моето слънце не ще зайде вечъ. Когато поставиха тълото на Христа въ гроба. Той го разглоби, и когато отидоха да Го търсять, не Го намърика на мъстото Му, и казака: Христосъ е възкръсналъ! Човъкъ, като Христа, не може да лежи въ гроба. По какво се отличавалъ Христосъ? Той се отличавалъ по абсолютната любовь, която ималъ къмъ Бога. Той всъкога е билъ тотовъ да прънесе всички поругания и хули за Бога, макаръ че е знаелъ високото произхождение, жоето ималъ, както и науката, съ която разполагалъ. Нъкои казватъ, че Христосъ се е училъ нъкждъ на земята. Не, Христосъ ималъ пробудено съзнание, и затова Той е могълъ да се учи направо отъ невидимия свътъ, както и отъ връзката си съ Бога.

Слѣдователно, първото нѣщо, което човѣкъ трѣбва да направи на земята, е да възстанови връзката си съ Бога. Като направи връзка съ Бога, той не трѣбва тукъ да спре, но слѣдъ това, именно, му прѣдстои работа — да учи. Нѣкои религиозни кора казватъ: щомъ човѣкъ е роденъ отъ Бога, той е ученъ вече, нѣма какво повече да учи. Казвамъ: щомъ човѣкъ е роденъ отъ Бога, той трѣбва да учи повече, отколкото прѣди да е билъ роденъ отъ Бога. Затова, именно, Богъ е създалъ свѣта, да се учатъ хората. Много религиозни хора казватъ: ние не се нуждаемъ отъ умъ, достатъчно е да имаме чисто сърце. Тѣ мислятъ, че всичката наука излиза само отъ сърцето. Тѣ

мислять още, че цѣлиятъ животъ се заключава само въ живота на сърцето. И тогава тъ цитиратъ стиха: "Многото знание възгордява". Съ това тъ искатъ да кажатъ, че знанието възгордява човъка, понеже излиза отъ ума. Слъдователно, щомъ многото знание възгордява човъка, той не тръбва да учи. Питамъ: кое знание възгордява човъка? Знание безъ любовь възгогдява, а знание съ любовь прави човъка цъломждренъ. Знание безъ любовь произвежда элс, знание съ любовь произвежда добро. Днесъ човъкъ се нуждае отъ знание повече отъ колкото встки другъ пжть, за да разбере връзката, която сжществува между хората, както и връзката имъ съ Бога. Нъкой ще каже: Любовьта свързва хората. Не, днесъ доброго е единствената материална връзка, която свързва хората. Тъй щото, рече ли човъкъ да прояви своята любовь, пръди всичко той тръбва да признае доброто въ себе си и въ всички хора. Доброто е първата връзка между хората. Богъ е поставилъ добротс, като основа на живота. Шомъ е така, човъкъ никога не тръбва да казва за себе си, че не е добъръ. Каже ли, че не е добъръ, той отрича първата връзка въ живота. Доброто е първата връзка между душить на всички хора, безъ разлика на това, дали тъ сж на земята, или на небето. Съзнае ли човъкъ своята: първа връзка, той може да извика отъ другия савтъ, когото пожелае и да влезе въ общение съ него. По сжщия начинъ и него могатъ да повикатъ отъ невидимия свътъ за разговоръ и пакъ да го върнатъ на земята. Имате ли връзка съ доброто и съзнавате ли тази връзка, вие можете да се разговаряте и съ баща си, и съ майка си. които сж заминали за другия свътъ. Страхувате лисе отъ това, не се занимавайте съ него! Разправятъ за Елифасъ Леви, добъръ, виденъ писатель, който се занимавалъ съ висшить духовни науки, че единъ день пожелалъ да извика нъкой: отъ древнитъ Учители на Мждростъта, да му обясни едно кабалистическо изречение, което той не разбиралъ. За да се удостои за това посъщение, той се приготовлявалъ цъли 40 дни по разни кабалистически начини, съ огънь, съ кадене и съ вода, и най-послъ, когато билъ готовъ, явява му се единъ огъ тия Учители, който го запиталъ: "Какво искашъ отъ мене?" Елифасъ Леви, като го видъпъ, падналъ на земята въ безсъзнание. Като се събудилъ отъ това състояние, той си казалъ: втори пжть не ще посмъя да извикамъ единъ такъвъ Учитель. Той дойде при мене, искаше да ми каже нъщо, но азъ не го разбрахъ, понеже заспахъ.

И сега, когато между съвръменнитъ хора се засъгатъ такива въпроси, тъ казватъ: отдалечени, отвлъчени сж тия въпроси, тъ не сж за насъ. Хората искатъ да се разглеждатъ въпроси, близки до тъхния животъ и до тъхното разбиране. Казвамъ: материалнитъ блага, които сжществуватъ на земята, сж отражение на духовния свътъ, или сж резултатъ на любовьта на нъкои близки намъ души. Ако нъкой човъкъ е щастливъ на то е защото той има близки приятели повече въ невидимия свътъ, отколкото на земята. Запримъръ: когато нъкой виденъ цигуларъ свири на сцената, около него има десетина музи отъ невидимия свътъ, които му помагатъ. Публиката, която го слуша да свири така хубаво, казва: отлично свири гози музикантъ, съ голъмо вдъхновение! Да, отлично свири той, защото музи го вдъхновяватъ. Махнете тия музи отъ него, и той ще се прояви, като обикновенъ цигуларь. Има ли нъщо чудно въ това? Котато вие нагорещите парче желъзо отъ единъ килограмъ, отъ  $1-1000^{\circ}$ ще можете ли лесно да го дигнете? Вие не можете да го дигнете, докато не пръмахнете тази нова сила, вложена въ него. Пръмахнете ли я, и дъцата могатъ да дигатъ това парче жельзо и да си играять съ него. Слъдовагелно, колкото повече приятели отъ невиднмия свътъ сж заинтересувани отъ нашия животъ, толкова по-гольма ще бжде и нашата интелигентность. Ть сж притоци къмъ нашия животъ, коитовлагатъ любовьта си у насъ. Ть сж звъздить на нашето небе. Както гольмината на ръката зависи отъ притоцить, които се вливатъ въ нея, така и нашата интелигентность зависи отъ любовьта, която висшить сжщества вливатъ въ нашия животъ. Ржководещата душа пъкъ, въ която се вливатъ тия притоци отъ животъ и отъ любовь, тя е изгръващето слънце, което ни показва пжтя къмъ Бога. Въ душата на човъка се включватъ и луната, и звъздитъ, и всички небесни свътила, които ние виждаме по небето. Въ това отношение човъкъ пръдставлява въ миниатюръ единъ великъ свътъ. За този свътъ, именно, говори и Исайя.

И тъй, ако схващате живота по този начинъ. у васъ ще се зароди силно желание да свържете вашия животъ съ живата природа, и по този начинъ да разръшите правилно мжчнотиитъ, които сръщате на пжтя си. Ако разберете истинската Божествена наука, вие ще имате храна, каквато искате; ще имате правилно развитъ умъ, какъвто искате и най-послъ ще имате правилно развито сърце, каквото желаете. Отъ васъ зависи всичко. Сега хората се молятъ на този—на онзи. Защо се: молятъ едни на други? - Защото не се молятъ на Бога. Тъ считатъ за срамъ да се молятъ на Бога, а когато се молятъ едни на други, това не е. срамъ. Никога въ свъта не сж се отправяли толкова много молби, както сега: моля ви се найучтиво, господинъ Министре! Или: моля ви се найучтиво, господинъ Директоре! Навсъкждъ се отправятъ заявления и просби. Всички съвръменни хора, и бъдни и богати, и учени и прости, сж просеци. Синътъ и дъщерята отиватъ въ странствода учатъ, и единъ мъсецъ слъдъ заминаванетоси пишатъ на родителитъ си: моля ви се, мамои тате, изпратете ни толкова и толкова пари! Защо синътъ пише на баща си "моля ти се, татко". а да не пише: обични ми, татко, толкова пжти си ми услужвалъ, винаги си билъ готовъ да ми помогнешъ, помогни ми и въ този случай, имамъ нужда отъ малко пари. Нима синътъ, като е отишълъ въ странство да учи, трѣбва да пише на баща си толкова сухо? Той иска да покаже, че научилъ смѣтане, аритметика, всѣкакъвъ родъ уравнения и уравновѣсяване на смѣткитѣ, та и въ този случай гледа да се изрази по търговски начинъ. И като се върне отъ странство, синътъ поема смѣткитѣ на баща си, но работитѣ не вървятъ, както трѣбва. Тогава бащата казва: синъ ми ходи въ странство, учи разни науки, но смѣткитѣ не вървятъ, работитѣ повече се забъркватъ.

"Слънцето не ще зайде вечъ". Питамъ: коя е причината, че вашето слънце постоянно изгръва и залѣзва? Шомъ вашето слънце постоянно изгръва и залъзва, това показва, че вие сте на физическия свътъ, дъто има пролъть, лъто, есень и зима, дъто температурата постоянно се смъня. Щомъ знаете, че става смѣна въ температурата, вие тръбва да вземете всички мърки, да се приготвите за студена, мразовита зима, когато температурата може да спадне и до 25-30 подъ нулата. Въ такъвъ случай вие тръбва да имате дърва и вжглища, тръбва да имате дебели дрехи. за да издържате на външнитъ условия. Ако пъкъ вашего слънце изгръва и залъзва само веднъжъ въ живота ви, вие живъете въ полюситъ, т. е. въ духовния свътъ, дъто се изискватъ много знания. Ако нъмате тия знания, вие ще се намърите въ още по-гольми затруднения, отколкото въ физическия свътъ. Въ духовния свътъ има по-голъмъ студъ, отколкото въ физическия. Въ това отношение студътъ пръдставлява противодъйствие сръщу лошить хора и лошить духове въ духовния свътъ. И тъй, що е студътъ? – Енергия, която противодъйствува на лошитъ хора въ свъта. Ще е топлината?-Енергия, която дава животъ на всички добри хора, за да работятъ. Значи, студътъ и топлината сж двъ сили въ природата, които сж разпръгълили службитъ си между хората на земята, както и между духоветь въ духовния свътъ. Има ли голъмъ студъ въ свъта, това показва, че лошигь хора сж взели надмощие въ живота. Има ли повече топлина, това показва, че дооритъ хора сж взели надмощие въ живота. Такова съвпадение се констатира и въ всеобщата война: когато германцигь быха съюзници съ былгарить и съ турцить и взимаха надмощие въ войната, воъмето всъкога бъше сгудено; когато съглашението взимаше надмощие, връмето всъкога ставаше топло. Тъзи и редъ други прчини могатъ да повлия-ятъ на връмето, да стане по-топло или по-студено. Когато съюзъгъ взимаше надмощие, тогава се проявяваще електричество, коего льйствува по права линия; когато съглащението надмощие, проявяваще се магнетизъмъ, който дъйствува по криви линии. Въ електричеството, както и въ магнетизма дъйствуватъ двъ състояния: възходещо и низходещо.

"Слънцето не ще зайде вечъ". Това подразбира чисто Божествения свътъ. Когато човъкъ има просвътенъ умъ и чисто, благородно сърце, тогава той ще има не едно сяънце, но двъ слънца и една луна. Единъ день, когато нашата луна се запали и гори, както слънцето, което гори безъ да изгаря, ние ще имаме постоянна вжтръшна свътлина. Когато човъшкиятъ умъ и човъшкото сърце дойдатъ до абсолютно вжтръшно съгласие, вжтръшна хармония и се слъятъ въ единъ животъ, тогава въ живота на човъка ще настане такова положение, коего се изразява съ стиха: "Слънцето не ще зайде вечъ". Велика задача пръдстои на човъка, да изчисти ума си отъ всички странични мисли и сърцето си отъ всички странични чувства. Мнозина се запитватъ: какза е нашата запача на Сега вече може да имъ се отговори: нашата задача е да възпитаме и очистимъ ума си и да облагородимъ сърцего си. Това не може да се постигне въ единъ, въ два, въ три, въ

въ десеть дни и мъсеци, но се изискватъ години усилена работа. Нъкои окултисти дягъ, че за да се постигне това нъщо, изискватъ се поис 777 жизоти и то епохални, пръзъ които човъкъ да е игралъ нъкаква велика роль. Покрай тъзи животи има още много незабълъзани. Ако нъкои религиозни хора слушатъ тия нъща. ще кажать: това учение е еретическо, не е по Бога. Чудно нъщо! Да се казва на хората, че тъ се раждатъ и пръраждатъ, не било по Бога, а да отиватъ на бойното поле да се биятъ и убиватъ, това е по Бога. При това, нъкои религиозни твърдягь, че никждѣ въ Писаниего не се говори за пръраждането. Казвамъ: на всъка страница въ Писанието се говори за пръраждането, но то се отнася само за онъзи, коиго имагь очи и могать да виждатъ и за онъзи, които иматъ уши и могатъ да чуватъ. Пръди всичко пръраждането не е законъ на материята. Да се облича човъкъ, гова е законъ на материята, а да се пръражда, това е законъ на човъшкия духъ. Когато се казва, че човъкъ единъ пжть само се ражда, това се отнася до Божествения свътъ, дъто има само единъ дълъгъ день, а когато казваме, че човъкъ се пръражда много пжти, ние разбираме материалния свътъ, дъто могатъ да се реализиратъ идентъ, които Богъ е вложилъ въ чов вка.

Питамъ: защо тръбва да има противоръчия въ живота? Нали Господъ царува навсъкждъ? Какво лоше има въ това. че човъкъ живъе единъ дълъгъ день, или 10,000 деня? Защо хората се плашатъ отъ пръзаждането? Защо този въпросъ ги поставя въ противоръчия? Какъвъ смисълъ има живота, койго трае само единъ день? Това е животъ на еднодневката. При това, често ние сръщаме случаи, когато нъкой човъкъ се роди сутриньта, живъе до вечеръта и умира. Каква култура може да има въ такъвъ животъ? Коя майка би желала да роди дъте и слъдъ единъ день то да умре? Кое е по-хубаво: дътето да живъе единъ

день или да живъе 10,000 деня? Красиво е човъкъ да живъе 10,000 деня. Красотата на живота седи въ дългия разуменъ животъ. Нъкои отъ съвръменнить хора считать красивить, хубавить нъща за лоши. И слѣдъ това, като заключение на своитъ разбирания, тъзи хора считатъ пръраждането за нъщо страшно въ тъхния животъ. Пръраждането е страшно, но за гръшнитъ хора, а за праведнить то е благословение. Пръраждането е икономия въ природата. Защо нъкои хора не присматъ пръраждането? – Защото тъ не искатъ да изплащатъ дълговетъ си, или най-малко не искатъ да ги признаятъ. Когато човъкъ дойде на земята и признае пръраждането, той тръбва да се наеме съ изплащане на всичкитъ си дългове, ксито е направилъ въ миналото. Като се роди, ще го коъстятъ съ нъкакво име и ще му кажатъ: слушай, ти си Иванъ еди-кой си, който имашъ отъ миналото дългове, дъто си ялъ и пилъ. Сега тръбва да ги изплатишъ. Днесъ много хора идватъ на земята инкогнито и казватъ: азъ не съмъ онзи Иванъ, на когото приписватъ тъзи дългове. – Да, ти не си стариятъ Иванъ, съ старитъ дрехи, но си сжщиять онзи Иванъ съ старите дъла, съ сжщия умъ, съ сжщото сърце и съ сжщата воля. Азъ пъкъ въ твоето лице познавамъ, именно, онзи Иванъ, който обичаще да си похапва и попийва. Ти обичашъ ли да си похапвашъ и попийвашъ? -Обичамъ -Значи, ти си сжщиятъ Иванъ, когото азъ познавамъ. Днесъ си се пръродилъ на земята, да си изплатишъ старитъ дългове и да се научишъ да живъешъ правилно--нови дългове да не правишъ. Слъдователно, когато човъкъ не приема повраждането, той прави това, защото интереситъ му го диктуватъ.

И тъй, когато се казва, че слънцето нъма да зайде вечъ, ние подразбираме човъшкия умъ. Слънцето на човъшкия животъ е неговиятъ умъ, който постоянно тръбва да свъти. Ние не говоримъ за онзи илюзоренъ умъ на луната, която посто-

янно се пълни и изпразва. Човъкъ има два ума: умътъ на луната и умътъ на слънцето. Умътъ на луната постоянно се пълни и изпразва и нищо не донася на човъка. Понъкога луната е толкова красива, че хората се страхуватъ отъ нея. Когато българитъ съятъ дини, напримъръ, тъ винаги сесъобразяватъ съ състоянието, въ което се намира луната. Тъ не обичатъ да съятъ динитъ, когато луната е съвсъмъ пълна, защото сж забълъзали, че тогава тъ не узръватъ добръ. Добръ е да сесъятъ динитъ, когато луната е малко празна. Слънцето означава висшия човъшки умъ. Когато се казва, че слънцено не ще зайде, това подразбира висшиятъ умъ, който никога не залъзва, тойпостоянно свъти. Умътъ на слънцето подразбира култура, която никога не залъзва и не изгръва, а постоянно свъти и гръе. Луната пъкъ постоянно се празни и пълни. Ученитъ астрономи знаятъ причинить за изпразването и пълненето на луната.

Съвръменнитъ учени казватъ, че водата замръзвала при  $0^{\circ}$ . Какво става обикновено, когато тълата замръзватъ? Всички тъла при замръзване се свиватъ, т. е. намаляватъ обема си. Обаче, водата прави изключение отъ това правило, а именно, водата при замръзване се разширява, като увеличава обема си. Това разширение ученить обясняватъ съ увеличение на междумолекулнитъ ѝ пространства. Питамъ: какъ става това разширение на водата при замръзване, когато въ науката е извъстно, че тълата се разширяватъ само отъ топлина. Тогава защо водата се разширява, именно, при замръзване? Въ такъвъ случай, азъ казвамъ: въ свъта не става никакво замръзване. Щекежете: какъ е възможно да не става никакво замръзване? Кажете ми тогава, въ коя епоха на чо-въшкия животъ водата е замръзнала и до послъдната си капка? Това наричамъ азъ истинско замръзване. Знае се положително, обаче, че и при най гольмия студъ водата е замръзвала най много до дълбочина десеть метра, но никога не е за-

мръзвала изцѣло, до дъно. Щомъ е така, това не може да се нарече замръзване, въ пъленъ смисълъ на думага. Подъ думага "замръзване" разбираме смърть. Когато едно тъло замръзва, ние разбираме, че то изгубва своя животъ. Щомъ човъкъ замръзне, той умира Съвръменнитъ хора считагъ, че съ смъргьта на човъка за него всичко е свършено. Не, когато човъкъ умира, свършватъ се само неговить безпокойствия, илюзии и тогава, освободенъ отъ всички ограничения, той се намира пръдъ реалностъта на живога и казва: едно връме, когато живъхъ на земята, азъ бъхъ малко дъте, което се смущаваше и безпокоеше отъ дреболиить на живота, но сега виждамъ, че за всичко това не заслужава човъкъ да се спира въ своя пжть. Докато човъкъ живъе съ илюзиить на живота, той мяза на пжтникъ, койго се е нагърбилъ съ гольма, тежка раница, защого мисли, че дъто огиде, нъма да намъри храна. Обаче, каго пжтува, той сръща по пжия си редъ ханчета, дъто спира и намира всичко, което му е било нужно. гава той разбира, че не е тръбвало да пълни раницата си съ толкова много провизии. Яко продължава да носи тази тежка раница на гърба си. въ заключение, гърбътъ му ще се охлузи, и той нищо нъма да спечели. Казвате: не тръбва ли човъкъ да мисли за утръшния день? Та сега, именно, хората не мислятъ. Тъ мислятъ само върху това, какъ повече да напълнятъ раницитъ си, а въ сжщность тръбва да се справятъ съ въпроса, има ли ханчета по пжтя, пръзъ който ще пжтуватъ, и ако има такива, да не носятъ тежка раница. Ако има спирки по пжтя имъ, тъ тръбва да вземагъ раница съ най-насжщнитъ си потръби и припаси, за да пжтуватъ леко, спокойно, доволни отъ живога си. Сега, гръшкитъ, които съвръменнитъ хора правять, произтичать отъ факта, че техното слънце постоянно изгръва и залъзва.

И тъй, кога залъзва слънцето? — При въртенето на земята около слънцето. Когато земята

се върти около осьта си, настава свътлина и тъмнина, които хората наричатъ день и нощь. Като настане тъмнина, тъ правятъ своитъ изчисления. Питамъ: могатъ ли да бждатъ върни изчисленията, правени въ тъмнина? Може ли да бжде права постжпката на човъкъ, когото той е билъ въ тъмнина? Запримъръ, нъкой учитель поставя на единъ отъ своитъ ученици двсйка по пръдмета, който пръподава, и този ученикъ, като не може да несе това положение, стчайва се и си тегли куршумъ. Той изпада въ тъмнина на съзнанието си, и ръшава въпросътъ криво. Такава постжпка е направена въ тъмнина. Щемъ е така, тя не може да се разглежда, като права постжпка. Ако учительтъ постави шесторка на този ученикъ, той ще се радва. Обаче, въ действителния животъ двойката твори. Когато професоръ или учитель постави на своя ученикъ двойка, съ това той иска му каже: ти не учишъ, но си единъ отъ способнитъ ученици, който може да работи. На неспособния си ученикъ учительтъ поставя шесторка, като число на илюзии, съ което иска да каже: турямъ ти шесторка, за да не се обезсърдчишъ. И ученикътъ се радва. Когато разумниятъ учитель оцънява ученицитъ си, той знае, какво прави: на способния си ученикъ поставя двойка, защото иска да го изправи, да му посочи гръшкитъ и да го застави да учи, да работи; на неспособния си ученикъ поставя шесторка, да го насърдчи да работи. Влъзатъ ли и двамата ученици въ живота, онзи, който въ училището е получавалъ шесторки, той се отчайва и самоубива, защото не е разбралъ дълбокия смисълъ, който учительтъ е вложилъ въ шесторкитъ; онзи, който е получавалъ двойки, той се засилва и започва самостоятелда работи, да ръшава труднитъ задачи. Нъкой ученикъ се оплаква: учительтъ ми не ме пръцъни, както тръбва, той несправелл во ми тури двойка. Казвамъ: по хубаво сло отъ двойката нъма. Свътътъ се създаде:

отъ двойката. Всичко зависи отъ двойката. Има ли двойка въ живота, всичко има; нъма ли двойка въ живота, нищо нъма. Безъ двойка нищо не може да се направи. Селянинътъ впръга два вола, заедно да оратъ. Единъ умъ и едно сърце, правятъ двъ; единъ духъ и една душа, правятъ двъ. Умъ, сърце, духъ и душа, събрани заедно правятъ четири. Това сж два свъта, събрани на едно мъсто.

Често хората се натъкватъ на редъ противоръчия. Нъкой казва: защо страданията идватъ все до моята глава? Въ този смисълъ страданието е гольма двойка. Изобщо, двойката е число на противоръчия. Съ страданията Господъ казва на човъка: ти си способенъ да разръшишъ труднитъ задачи въ своя животъ. Човъкъ може да разръши правилно своитъ задачи, когато слънцето на неговия животъ никога не залъзва. Залъзва ли неговото слънце, той непръменно ще направи поне една малка погръшка.

Казвамъ: при сегашната култура всъки тръбва да самовъзпитава своя умъ. Какъ може да се постигне това? Като се занимава човъкъ съ всичко, което той обича. Като изучавате митологията на старитъ гръцки богове, вие виждате, че хората сж олицегворявали въ техъ разни образи, съ свойствени тъмъ качества и достоинства. Евреить, напримъръ, сж приемали, че сжществуватъ 22 богове, както сж имали и 22 букви въ своята азбука. Отъ тъхъ 12 съставляватъ пръдвърието на небето, а останалитъ богове и богини. значи, между тъхъ имало и жени, живъятъ на земята, като хора, раждать се и пръраждать се, чиматъ синове и дъщери, спорятъ помежду си, при които спорове по-силнитъ взиматъ надмощие надъ чо-слабить и т. н. Такива сж били понятията на старить хора за боговеть, но това сж дътински схващания. Тѣ показватъ, че човѣкъ, въ своего първобитно развитие, е подигналъ своя близъкъ въ божество. Обаче, това сж човъшки божества.

:Подъ думата Богъ ние разбираме разумното върховно начало, отъ което произтичатъ всички души и богове, и на което не знаемъ сжщинското име. По естество и по строежъ всички хора мязатъ на Бога. И когато хорага се освободятъ отъ материята, съ която днесъ сж пръплетени, ще видятъ. че въ всъки човъкъ има стремежъ къмъ добро, а сжщевръменно и условия за постигане на доброто. Нъкой казва: нъмамъ условия. Защо нъмащъ условия? Защото не впрегнешъ ума си на работа. Ти си способенъ за работа, но твоето честолюбие. твоята гордость не ти позволявать да работишъ, и ти казвашъ: какъ ще отида да работя? Питамъ: кой тръбва да работи? Умниятъ човъкъ, именно, тръбва да работи, а глупавиятъ тръбва да легне подъ сънката на нъкоя круша, да почива. Само глупавить хора тръбва да бждать богати, а умнить хора тръбва да бждать сиромаси. Въ дъйствителность е така. Сиромаситъ не носятъ раници на гърба си, а богатитъ носятъ. Какво разбирамъ подъ думата "сиромахъ" човъкъ? Подъ думата сиромахъ човъкъ азъ не разбирамъ сиромахъ по сърце и по умъ. Питамъ: способниятъ лъкарь има ли нужда отъ пари? Способниятъ музикантъ има ли нужда отъ пари? Способниятъ скулпторъ има ли нужда отъ пари? Способниятъ земледълецъ има ли нужда отъ пари? Да мисли човъкъ, че паритъ му сж необходимость въ живота, това показва, че неговото слънце още изгръва и залъзва. Когато казвамъ, че човъкъ не се нуждае отъ пари, разбирамъ, че той е господарь на паритъ, а не обратно. Паритъ не сж господари на човъка. Веднъжъ човъкъ е създалъ паритъ, той не тръбва да се безпокои за тъхъ, дали има пари, или нъма. Всъки човъкъ може да провъри въ себе си, доколко мисъльта за паритъ го е хипнотизирала. Вървишъ изъ пжтя спокоенъ, безгриженъ, но потръбватъ ти за нъщо пари: бръкнешъ въ джоба си и нищо не намирашъ. Веднага ти се смутишъ, изгубишъ присжтствието на дука и се сгушишъ. Намъришъ

ли пари въ джоба су, єдна книжна менета отъсто лева, веднага ти се соодрявашъ, разголагашъ се, почувствуващъ се силенъ и започващъ смело да крачишъ по пжтя си. Ако влъзешъ въ нъкся гостилница безъ петь пари въ джоба си, гледашъ по скоро да излъзешъ навънъ. При това голожение и гостилничарьтъ не те върва. Имашъ ли въ джоба си тази книжка отъ сто лева, ти си смелъ, гогдь; сжщевріменно и гостилничаты в има віра въ тебе. Изкуство е човъкъ да въбзе въ гостилницата безъ петь пари, да се обърне свободно къмъ гостилничаря и да му каже: погледни ме вълицето и ми кажи, за колко можешъ да ми кредитирашъ! Англичанинъ отива въ егна гостилница безъ петь пари въ кесията си и казва на гостилничаря: сжръ, за кслко лева можещъ да ми кредитирашъ? Той го погледнелъ въ лицето, намърилъ, че е честенъ човъкъ и му казалъ: отпущамъ ви кредитъ за шесть хиляри шелинга. Англичанинътъ започналъ да се храни на кредитъ въ гостилницата целъ месецъ и следъ изтиченето на този срокъ, той му заплатилъ опсталената сума. За толкова връме му било дадено довърие. Има хора, на които веднага можешъ да отпуснешъ кредитъ до 20,000 лева, а има такива, на които никакво довърие не можешъ да дедешъ. Защо?-Понеже тъзи хора вжтръшно не внушаватъ никакво доверие, а външно си турятъ маска на благочестиви хора. Когато отивате при нъкого за нъкаква услуга, казвамъ: хвърлете маската си и го попитайте, за колко ви оцънява и какво довърие ви опръдъля. Нъкой казва: ние не тръбва да се отваряме много предъ хората. До сега азъ не съмъ сръщалъ нито единъ отворенъ човъкъ. Имали ли сте случай въ живота си, да разтворите душата си предъ некой човекъ, и той да ви отговори съ сжщото? Спомняте ли си случай въ живота си, когато сте се разтваряли пръдъ нъкой свой приятель и сте се разговаряли отъ душа, безъ да съжалявате за това, но да го считате за.

привилегия и благословение отъ Еста? Усѣшали пи сте благоуханието, ксето излиза отъ отворенитъ души? Да се отвори єдна душа, подразбира се, сжщевръменно и умътъ, и сърцето ѝ да сжотворени. Отвори ли човъкъ душата си, неговото слънце само изгръва и никога не залъзва.

Сега, като наблюдавамъ съвременнить хора, намирамъ, че повечето отъ тъхъ изпадатъ въ гольми дребнавости. Тъ сж готови за нишо и никакво да развалять красивото и благородното въ душата си. По този начинъ тъ изгубватъ Божественото въ себе си. Най малкото противоръчие ги изкарва отъ релсить на тъхния животъ. Въ сжщность противоръчичта сж дадени на хората, като задачи за разръшение. Понъкога поставятъ човъка на противортчие, на изпитъ, съ който искатъ да помогне той на нъкои души отъ задгребния животъ. Значи, понъкога страданията ни се даватъ съ цель да помогнемъ на некои заминали души. Запримъръ, дохождатъ при тебе нъкои твои близки и те молять да кредитирашъ една сума отъ 20,000 лева за едно лице, което въ дадения моментъ е силно притъснено. Ти правишъ тази услуга не отъ доброто желание да услужишъ на този нуждаещъ се, но само да не откажешъ на своитъ близки, които ходатайствуватъ за него. Обаче, слъдъ връме срокътъ за изплащане на полицата изтича, и този бъденъ човъкъ не може да плати. Тогава тебе теглять подъ отговорность за това лице. Въ дадения случай ти носишъ страданията, отговогностьта за тази душа, която сама не може да си изплати дълга. По сжщия начинъ всъки день и васъ ви заобикалятъ сжщества, които ви убъждаватъ да вършите волята на Петко. Стояна, на Драгана, но не и волята Божия. Вие се подписвате на една, на друга полица, за които врѣме ше плащате. За това казвамъ: първо тръбва да придобиете свътълъ умъ и чисто, благородно сърце и като придобиете това богатство, да го употръбите за благото на своигъ

И тъй, всички тръбва да прочетете цълата 60 глава отъ книгата на пророкъ Исайя, за да разберете, какво точно е искалъ да каже той съ изречението: "Слънцето не ще зайде вечъ". Дойде ли човъкъ до това положение, той вече е намърилъ идеалния животъ, за който неговата душа е копнъла. Въ този смисълъ всъки тръбва да се стреми къмъ знание, къмъ добродътели, на които слънцето никога не ще зайде. Тъ носятъ миръ и радость за човъка. И тогава, като срещнете човъкъ, когото считате за приятель, ще си зададете въпроса: този човъкъ, този приятель, който влиза въ моята система, ще помрачи ли моето слънце, или нъма да го помрачи? Ако помрачи вашето слънце, дръжте го на страна; ако не го помрачи, приемете го за приятель. Като се жените, пакъ си задайте въпроса: жената, която избирамъ за другарка въ живота си, ще помрачи ли моето слънце, или нъма да го помрачи? Яко го помрачи, дръжте я настрана; ако не го помрачи, оженете се за нея. Ако искате да вземете пари на заемь отъ нъкой банкеръ, пакъ се запитайте: парить, които ще взема отъ този банкеръ, ще помрачатъ ли моето слънце, или нъма да го помрачатъ? Ако не го помрачатъ, вземете паритъ; ако го помрачатъ, и даромъ да ви даватъ, не ги взимайте. Влизате ли въ нъкое религиозно общество, пакъ се запитайте: ако влѣза въ това общество, то ще помрачи ли моето слънце, или нъма да го помрачи? Яко го помрачи, не влизайте въ него; ако не го помрачи, влъзте. Яко искате да изучавате нъкаква наука, пакъ се запитайте: тази наука ще помрачи, или нъма да помрачи моето слънце? Ако го помрачи, не я изучавайте: не го ли помрачи, изучавайте я.

Казвамъ: за въ бждеще ние ще изучаваме всички науки отъ ново гледище, отъ нова свътлина. Тъй както изнасямъ фактитъ, мнозина мислятъ,

ще азъ не цъня науката. Азъ цъня науката, но я разглеждамъ отъ друго становище. Напримъръ, за мене понятието биологъ е съвсъмъ друго отъ това, което ученить разбирать. Споредъ мене биологътъ тръбва да разглежда, какъ се е сформирувалъ живота на земята, а не само, какъ се е образувалъ животътъ на клъткитъ. Пръди да се заеме съ изучаване живота и произхода на клъткитъ. той тръбва да е изучилъ всички разумни сили, които сж създали малкитъ центрове въ живота. Когато нъкой изучава картинитъ на единъ великъ художникъ, пръди всичко той гръбва да се познае съ самия художникъ, а слъдъ това и съ неговить картини. Той не може да има ясна пръдстава за картинитъ, ако не познава самия художникъ. Художникътъ струва много повече отъ своить картини. Той не се е вложиль цьль въ картинитъ. Тъй щото, когато изучаваме картинитъ на нъкой художникъ, ние изучаваме само часть, т. е. една фаза отъ живота на самия художникъ. Всички останали чърти и качества отъ характера на художника оставатъ скрити за насъ. Когато изучаваме нъкоя картина, ние можемъ да схванемъ на лицето ѝ или само благородство, или само любовь, или само смирение, а всички останали добродътели ще липсватъ. Въ единъ и сжщъ моментъ на едно лице ние не можемъ да намъримъ изразени всички добродътели. Всъка картина пръдставлява само единъ моментъ отъ човъка, а ние знаемъ, че човъкъ се мъни всъки моментъ. Добродътелитъ, които се криятъ въ нашия умъ и въ нашето сърце, се изразяватъ всъки новъ день на лицето ни, вслъдствие на което човъкъ пръдставлява една интересна, но винаги незавършена книга. Човъшкото лице е кинематографъ, върху платното на който всъки моментъ се пише нъщо ново. Въ очитъ, въ устата, на странитъ, навсъкждъ по човъшкото лице се пишатъ все нови и нови добродьтели. Понъкога устнить на човька сж червени, нъкога жълти, нъкога блъди, нъкога зе-

лени и т. н. Какво показвать тия промъчи не цвътоветь? Ония физиогномисти, които разбиратъ дълбонитъ причини на тил промъщи, които разбиратъ слънцето, луната и звъздить, знаятъ, защо, напримъръ, цвътътъ на лицето у нъкой човъкъ е жълтъ, на другъ - червенъ и т. в. Има единъ жълтъ цвътъ на лицето, подобенъ на този у светиитъ, но има единъ жълтъ цвътъ, който се дължи на разстройство на черния дробъ у човъка. Хора, колто страдатъ отъ разстройство на черния дсобъ, отъ жълтеница, иматъ жълтъ цвътъ, но нито сж мждреци, нито светии. Обаче, приближите ли се къмъ нъкой светия, отъ него излиза необикновено благоухание. Ако нашето слънце не залъзва, това показва, че ние сме при такива условия, отдъто можемъ да черпимъ великата мждрость на живота. Можемъ ли да кажемъ, че нашето слънце не залъзва, ние сме вече господари на своята сжиба.

Какво се разбира подъ думата "сждба"? На латински езикъ сжоба значи fortuna. Въ латински езикъ тази дума е въ низходеща степень. Обаче. когато говоримъ за Божествената Правда, ние разбираме всички блага, които Богъ е опръдълилъ за душата. И когато цитираме стиха, че слънцето не ще зайде вечъ, ние разбираме, именно, тия блага, които Богъ е опръдълилъ за душата. За душитъ Богъ е приготвилъ такива блага, кане подозираме. Бсичко това И изведнъжъ. постигнемъ постепенно, а не въкъ не може изведнъжъ да се пробуди, изведнъжъ да развие голъма въра въ себе си, че да прави чудеса пръдъ хората. Малки постижения сж необходими, но въ малкото се криятъ голъми сили и възможности. Христосъ е казалъ: "Яко имате въра, колкото синапово зрънце, вие бихте могли гори и планини да пръмъствате". За голъмитъ дъла се изисква голъма въра: за малкитъ дъла се изисква малка въра. Слъдователно, и върата е на степени. Тя е свързана съ човъшката еволюция. Когато Христосъ казва, че съ въра могатъ и плажини да се пръмъстватъ, Той ималъ пръдъ видъ малки планини.

И тый, въ живота на човъка сж необходими пва полюса: на единия полюсъ е поставенъ човъщкиятъ умъ, а на другия—човъщкото сърце. Ако вие не можете да разберете вашия умъ и вашето сърце, които сж толкова близо до васъ, какъ ще разберете вашия духъ и вашата душа, които отстоятъ далечъ огъ васъ? Койго изучава сърцето и ума си, той ще може да изучи и онъзи велики, мощни сили, които се криятъ въ съзнанието му. Чръзъ съзнанието ние дохождаме до положение да разберемъ, какво въ сжщность пръдставляваме.

Казвамъ: при всъко положение на живота се запитвайте, дали вашето слънце е залъзло? Нъкои казватъ: едно връме имахъ голъма любовь, но отиде вече, изгубихъ я. Мислите ли така, това показва, че вие се намирате въ материалния свътъ, дъто земята ви се е завъртъла около своята ось. За да не залъзва вашето слънце, вие тръбва да се повдигнете по високо, да отидете на полюситъ, а оттамъ и въ още по висока область.

Религия и наука сж два важни фактора вашия животъ. Нъма по-опасно положение за човъка оть това, да има религия безъ наука и наука безъ религия. Тъзи двъ положения внасятъ отрова въ кръвьта на човъшкия организъмъ. Човъкъ не може нито безъ религия, нито безъ наука. Истинската религия тръбва да даде абсолютна свобода на човъшкото съоце, да може то свободно да изказва своитъ чувства; истинската наука тръбва да даде абсолютна свобода на човъшкия умъ. да може той свободно да изказва своитъ разбирания и схващания. Тъй щото, рече ли кой човъкъ да изкаже своить разбирания по извъстенъ въпросъ, той тръбза да бжде свободенъ, да знае, че никой нъма да го осмъе, нито осжди. И дътински да сж неговитъ схващания, той тръбва да се стъснява. Пръзъ тъхъ е миналъ жай-напръдналиятъ светия или адептъ. Всъки

билъ дъте, пеленаче въ своитъ разбирания. Всъки е билъ малко дъте. Често малкитъ дъца запитватъ майка си, отдъ е дошло малкото имъ брат-че, или малкото имъ сестриче? Майката казва, че бабата го е донесла отъ ръката. Вие ще кажете: ние знаемъ, отдъ ги носятъ бабитъ. Не, никой не знае, отдъ бабитъ носятъ малкитъ дъца. Никой не знае, какъ се ражда човъкъ. Който се ражда, само той съзнава това нъщо. Единъ американецъ ми казваше, че знае, кога се е родилъ. Той казва: моментътъ на моето раждане е този, когато за пръвъ пжть почувствувахъ, че мога да мисля. Отъ тогава насетнъ моятъ умъ се измъни. Товазначи раждане. Когато тълото на човъка се сформирува, той тръбва да знае, защо се е родилъ. Нъкой казва: не знамъ, защо съмъ се родилъ. Шомъ не знаешъ, защо си се родилъ, това показва, че ти още не си роденъ. Че си излъзълъ набълъ свътъ, това показва, че майка ти само те еизнесла вънъ, но ти още не си роденъ. Майка ти още е бръменна съ тебе, и слъдъ като се родишъ, тогава тя ще каже: олекна ми вече. Роди. се най-посль това дъте. Новороденото дъте тръбва да има слънце, което никога да не залъзва. Какви сж качествата на бждещитъ дъца? Бждещить дъца тръбва да носять на главить си слънца, които никога да не залъзватъ, нито на земята, нито на небето.

Сега азъ желая и вашить слънца никога дане залъзватъ и да почувствувате, че сте родени. Дойдете ли до това положение, вие ще почувствувате въ себе си вжтръшна свобода. Само при това положение човъкъ може да говори за религия и за наука. Знаете ли, какво нъщо е истинската религия? Нъма по-свещенъ моментъ за човъка отъ този, да повдигне ума си къмъ Бога и да почувствува връзката, която сжществува между всички умове. Нъма по-свещенъ моментъ за човъка отъ този, да повдигне сърцето си къмъ Бога и да почувствува връзката, която сжществува между

всички души. Значи, човъкъ е свързанъ едновръменно съ двъ връзки: въ едната връзка дъйствува Любовъта, а въ другата — Мждростъта. Свързанъ ли е човъкъ съ Любовъта и съ Мждростъта, той ще почувствува, че въ свъта дъйствува великата Истина, въ която Богъ се проявява. Съзнае ли това, той ще направи всички усилия, да се домогне до великото благо на живота, дъто слънцето никога не залъзва.

Бестда отъ Учителя, държана на 27 февруари, 1927 г.
въ г. София.

## Иди повикай мжжа си!

. Казва й Исусь. "Идл повикай ижжа си и ела тукъ".

Прочетената глава отъ евангелието на Иоана е една отъ важнитъ глави. Въ нея Христосъ засъга важни положения отъ живота. Ние виждаме, какъ Хоистосъ, като дошълъ до този кладенецъ, пожелалъ да пие вода, но не могълъ да си извади, понеже нъмалъ вжже. Загова, като видълъ. жена самарянка идъла да си налъе вода. Той се обърналъ къмъ нея съ думигъ: "Ще те помоля да ми направишъ една услуга, да ми дадешъ малко вода". По този начинь Христосъ влізвыть въ разговоръ съ тази жена. Той говорилъ за съвръменнить традиции, които сжществували по това връвъ свъта. Жената се зачудила, какъ единъ евреинъ, единъ израилтянинъ се осмълява. споредъ тогавашнить традиции, да говори съ жена и да иска отъ нея вода. Това положение е покиходут ав втеннежодоп сто сиде вы ондод конъ, споредъ което се забранявало на всъки турчинъ да иска и да пие вода отъ ханъмка. Осмъли ли се нъкой турчинъ да поъстжли гози законъ. съ това той може да създаде изгоченъ въпросъ. Традиции сж това! Днесъ никой човъкъ не е свободенъ отъ традиции. По цълия свътъ, между всички народи сжществувать редъ традиции. Всички стремежи на съзръменното чозъчество се свеждать къмъ желанието имъ да се освоболять ви овтонешеседо ствичитов вд и индидерт вит своята душа. Връзкитъ, които сжществуватъ между съвръменнитъ хора, отъ които тъ и до днесъ носять лоши послъдствия, азъ наричамъ неразумни връзки. Запримъръ, нъкой човъкъ много обича да играе на игрището поъдъ хорага, да се показва за гольмъ юнакъ, но случайно единъ день

той пада, счупва крака си и дълго връме слъдътова носи лошигъ послъдствия на своето неразумтивалание. И когато хората го питатъ, защо куща, той гръбза да кажа: азъ куцамъ поради своигъ стари традиции и желания, да се покажа пръдъ свъта голъмъ юнакъ и добъръ борецъ.

Най напръдъ Хрисгосъ засъга въпроса за личнить отношения между мжже и жени. Даже и ученицить на Христа, като видьли Учителя си да се разговаря съ жена-самарянка, казали въ себе си: какъ е възможно нашиятъ Учитель да се разговаря съ жена и да излъзе отъ рамкитъ на старитъ градиции? Христосъ каза на тази жена: "Ако ми дадешь да пия отъ водата на този изворъ. единъ день азъ ще ти дамъ огъ мояга вода, огъ която, като пиешъ веднъжъ, никога нъма да ожаднявашь. Тази вода носи въ себе си Въчния Животъ". Самарянката, като чула думить на Христа, казала: "Дай ми тогача отъ тази вода, за да не ожаднявамъ никога и да не става нужда да дохождамъ повече на този изворъ". Тя прибързала да поиска отъ тази вода, както всички хора бързатъ, когато искатъ материални блага. Запримъръ, съвръменнитъ хора искатъ веднага да се въдвори Царството Божие на земята и за това се запитватъ: кой е причината, че Царството Божие не може още днесъ да се въдвори? Питамъ: какъ може да се въдвори миръ и любовь между съвотменнить хора? Какъ е възможно да се въдвори миръ и лобозь между съвръменнитъ мжже и жени при сегашнить имь разбирания за живота? Какъ може да се въдвори миръ и любовъ между братя и сестри при сегашнить имъ разбирания за живота? Какъ може да се въдвори миръ и любовь между учители и ученици при сегашнит имъ разбирания за живота? Какъ може да се въдвори миръ и любовь между съвоъменнитъ свещеници, проповъдници, владици и тъхнитъ пасоми при се-гашнитъ имъ разбирания за жизота? Какъ може -иннемарато уджем свобом и арми иссерде од тъ управници и управляеми при сегашнитъ имъ разбирания за живота? Традиции сж това! Всъка държава има свои традиции. Отъ тия традиции много държави сж загинали. Традициитъ пръдставлявать вжтрешния консерватизъмъ на хората, който често ги спъва. Нъкой казва: какъ е възможно азъ да взема мотика и да отида да копая нъкое лозе, или да взема цигулка и да отида да свиря пръдъ хората, да ги забавлявамъ, когато съмъ роденъ отъ родители съ високо произхождение? При това високо произхождение, азъ тръбва да стана рентиеръ, да получавамъ пари, съ които често да ходя въ странство, дя се разхождамъ съ автомобили, да посъщавамъ театри, концерти и т. н. Споредъ мене, съвръменнитъ хора, намъсто да се разхождатъ съ автомобили, тъ разхождатъ автомобилитъ си. Нъкой казва: азъ се разхождамъ съ автомобилъ. Не, въ сжщность ти разхождашъ автомобила, а не той тебе. Тъй щото, първо Христосъ засъга материалнитъ въпроси. личнить отношения. Посль Той засыга общественить отношения и най-посль засьга въпроса за вжтръшнитъ отношения и за вжтръшнитъ вървания на хората.

Казва Му самарянката: "Господине, гледамъ, че си пророкъ и всичко знаешъ. Бащитъ ни въ тази гора се покланяха, а вие казвате, че Ерусалимъ е мъстото, дъто тръбва да се кланяме". Казва ѝ Исусъ: "Жено, хвани ми въра, че иде часъ, когато нито въ тази гора, нито въ Ерусалимъ ще се поклоните на Отца". Тукъ думата "гора, планина" е употръбена въ символистически смисълъ. Подъ думата планина не се е разбирало това, което ние днесъ схващаме. Хората на миналото не сж били толкова глупави, да се кланятъ на планина. Подъ думата планина тъ сж разбирали умнить хора, а за умни хора тъ сж считали своить дъди и прадъди, на които сж се кланяли. Планината пръдставлява материалната страна на въпроса. Ерусалимъ пъкъ представя местото, отдето се

културата. Значи, тогавашнить се кланяли на културата. И съвръменнитъ хора казватъ: ние, културнитъ хора, тръбва да признаваме науката, изкуствата, музиката и на тъхъ да се покланяме. Христосъ казва на жената: "Споредъ вашить вървания, дъйствително, вие тръбва да се кланяли и на тази планина, както и въ Ерусалимъ, но иде врѣме и сега е, когато истинскитѣ поклонници ще се поклонятъ Отцу съ Духъ и Истина". Споредъ гръцката митология, старитъ гърци кланяли на планината, съ което тъ символизирали оначеството, героизма. Яко съвръменнитъ хора разбираха дълбокия смисълъ на тази митология, тъ биха разбрали, защо, именно, старитъ гърци се кланяли на планината. Питамъ: нима апашътъ, който отива да обере касата на нъкой банкеръ, не се моли пръдъ нея? Той съда на колънъ пръдъ касата и започва да я човърка, да й чете една. двъ, три молитви, докато най-послъ касата каже: хайде, като имашъ голъмо постоянство, вземи си нъщо отъ мене! Обаче, притежательтъ на касата не признава молитвитъ на този апашъ и търси случай, да го улови и накаже. Христосъ казва на самарянката: "Бждещит в поклонници, които ще иматъ живата въра въ себе си. нъма да се кланятъ нито на тази планина, нито въ Ерусалимъ, но ще се кланять на Отца съ Духъ и Истина". Да се поклони човъкъ съ Духъ и Истина, той тръбва да знае, какво нъщо пръдставлява душата му. Това не значи, че като душа, той е нъщо особено отъ другить. Не, той тръбва да познава душата си - нищо повече! Той тръбва да знае и разбира въпроса за душата само за себе си, а не съ цъль дадоказва на хората, какво нъщо въ сжщность е душата. Какво нъщо пръдставлява той като душа, отъ това хората не се интересуватъ. Този въпросъ интересува самия него. Не е въпросътъ за душата вънъ отъ човъка, но важенъ е въпросътъ, какво представлява човекъ въ света, като проявяваща се душа. Освънъ това, човъкъ тръбва дазнае за себе си, какво пръдставлява той като духъ, и най-послъ той тръбва да знае, какво нъщо е Богъ, безъ да се стреми да докаже това и на другитъ хора. Знае ли човъкъ тия три въпроса за себе си, той се намира вече въ правия пжтъ. Познаването на тия три важни въпроси съставлява великата бждеща култура, която може да съгражда, да поставя здрази основи въ живота на човъка.

Нъкой ще каже: докажете ни, че има душа и духъ. Язъ мога въ неть минути да ви докажа, сжществуватъ ли душата и духътъ, или не, безъ да ви аргументирамъ или доказвамъ този въпросъ теоретически, както правять некои отъ философить, каго Кантъ. Шопенхауеръ и т. н. Какъ ще направя това? — Ще извадя душата отъ тълото на нъкого, и той веднага ще падне на земята. Слъдъ това пакъ ще я върна назадъ. Послъ ще го питамь: какво видя? - Видъхъ, че на земята лежеще човъкъ, който напълно приличаше на мене. Какво ще кажешъ сега, сжществува ли душа, или не? Отъ сжщия чозъкь азъ мога да извадя още двама и ще го питамъ: кой е този, койго лежи на земята и не говори? Кой е този, който мисли, разсжждава и говори и най-послъ, кой е този, който свързва и двамата? Тозч, който лежи на земята и не може да говори, това е облъклото, материята, въ която душата е облъчена. Този, който мисли, разсжидава и говори, това е самата душа, а този, който свързва и двамата, това е духътъ на човъка. Ще кажете: щомъ е така, направете този опитъ, да го провъримъ. Ако е въпросъ за фокуси, азъ мога да направя този опитъ въ петь минути, но не е работата тамъ. Ние не защищаваме никаква клауза, но разглеждаме въпроса по сжщество. Встка душа тотбоза да се развива въ своята сжщина, но това не значи, че тя тръбва да придобива наша, които не сж вложени въ нея. Въ свъта има погръшни схващания по много въпроси. но ученить знаять, какъвъ е пжтыть на човъчествого. Тъ знаятъ, че човъкъ не може да придобие нищо ново, но требва да развива вложеното въ своята душа и въ своя духъ. Човъкъ нишо не придобива на земята, но развива вложеното него. Че е така, питамъ: може ли човъкъ да несе съ себе си спечеленото богатство въ онзи свътъ? Нъкой човъкъ може да е свършилъ и четири факултета, да е придобилъ много знания въ главата си, обаче, единъ день, когато тръгне онзи свътъ, той нъма да занесе съ себе си нищо отъ това знание. Ето защо, съвръменнитъ хора казватъ: когато човъкъ умре, всичко се свършва съ него. Тъ сж прави само въ това отношение, когато не признаватъ сжществуването на душата. Българитъ, като не могатъ да разръшатъ нъкой въпросъ, употръбяватъ поговорката: "Чуждото нъщо на връхъ Великъ-день се взима". Да, взима се само това, което е взето на заемъ. Всъко нъщо, което сте взели на заемъ, е чуждо.

Сжщото нъше може да се каже и за религията. Нъкой казва: моить баша и майка, моить дъдо и прадъдо сж вървали въ това и това, сж се кланяли на планината, затова и азъще въвъ по тъхния пжть. Това значи да взимашъ вървания на заемъ. Значи, щомъ неговитъ отци се кланяли на тази гора, и той ще се кланя на нея. На този човъкъ казвамъ: ти си самарянинъ. Другъ казва: азъ ще се кланямъ на тази църква. Ти си евреинъ. Христосъ казва: "Който е дошълъ до новитъ разбирания на живота, той нито на тази гора ще се клапа, т. е. нито на своитъ отци, нито въ Егусалимъ, т. е. нито на старитъ религии и култури, но ще се кланя на Отца съ Духъ и Истина". Дойде ли човъкъ до послъдното положение, да се кланя на Отца съ Духъ и Истина. споредъ Христа, той е човъкъ съ пробудено съзнание, самосъзнание, подсъзнание и свърхсъзнание. Пробудять ли се тия нъща въ човъка, той вече може да влиза въ връзка съ живата природа, т. е. съ външната страна на Бога. По този начинъ Духътъ, който живъе въ него, ще

своето поклонение и служене на Бога. Подъ думата поклонение съвръменнить хора разбиратъ колъничене на земята. Това не е поклонение. Много хора, като отиватъ на църква, кланятъ се, колъничатъ на земята, съ което искатъ да пръдставятъ, че сж истински християни и служатъ на Бога. Обаче, сжщитъ тия хора обиратъ бъднитъ вдовици, продаватъ и послъдната имъ вещь. Като се върнатъ дома си, пакъ колъничатъ пръдъ Бога. Отидете ли при тъхъ за нъкаква услуга, още при първата дума ще ви продадатъ. Това не е никакво служене на Бога.

Христосъ каза на самарянката: "Иди и повикай мжжа си!" Защо ѝ каза така? Това показва, че мжжътъ играе важна роль въ живота. Отговори жената и рече: "Нъмамъ мжжъ". Каза й Исусъ: "Право си казала, че нъмашъ мжжъ, защото петима мжже си водила, и този, когото сега имашъ, не ти е мжжъ. Петытъ мжже показватъ, че тази жена е служила на своитъ чувства. Пръдъ хората и пръдъ Бога тя не е имала единъ законенъ мжжъ. Христосъ ѝ каза: "Това си право рекла". Значи, Той намъри въ тази жена една благородна чърта, че не лъже, но винаги говори Истината. Ако днесъ дойде Христосъ и се спре пръдъ нъкой изворъ, какво ще кажатъ хората, които посъщавать този изворъ? Азъ зная. какво мислятъ религиознитъ хора по този въпросъ. Тъ мислятъ, че като дойде Христосъ на земята, най-първо трѣбва да излѣзатъ свещеницитѣ съ своитъ корони и хоругви, съ пъсни и музика, а послъ останалитъ хора. Слъзе ли Христосъ на земята, кракътъ Му нѣма да стжпи въ никой европейски градъ. Той ще срещне всички богати, всички поети, художници, музиканти, учени и ще ги попита, на кого сж служили досега. Следъ това ще отиде при майкить и при бащить и ще ги попита, на кого сж служили досега. И тогава Христосъ ще каже: "Идете сега и повикайте вашитъ мжже, своитъ възлюбени, на които сте дали върцето си, тъ да ви пръпоржчатъ. Отъ тъхъ ще заключа, какви сте били въ живота си. Защо тръбваше да дойде мжжътъ на тази жена?—За да се произнесе за нея. Никой другъ, освънъ мжжътъ, не може да познае жената. Нъкой казва: дълбоко е женското сърце! Дъйствително, дълбоко е женското сърце! Никой не може да го познае и измъри, защото е голъма неговата мърка. Само една мърка може да опръдъли голъмината на женското сърце. Коя е тази мърка? – Мжжкото сърце. Само мжжкото сърце може да пръплава океана на женското сърце. Никакъвъ другъ корабъ не е въ състояние да пръплава този океанъ. Само мжжкото сърце е издържало на буритъ и на вълнитъ на този океанъ. Колкото бури и вълни да има въ този океанъ, мжжкото сърце е въ състояние да го пръплава, и то благодарение на женското сърце, което го пази. Слъдователно, мжжкото сърце е мърка за дълбочината на женското сърце. Чръзъ мжжа се опръдъля характера на женското сърце. Яко жената е сухичка, тя ще си избере малко пълничъкъ мжжъ. Ако тя е пълничка, ще си избере малко деликатенъ, височъкъ мжжъ. Яко чувствата на нъкоя жена сж силно развити, тръбва да си избере мжжъ съ силно развитъ умъ. Законътъ за контрастить се проявява навсъкждь въ живота.

Като говоря за отношенията между мжже и жени, азъ разглеждамъ вжтръшния смисълъ на тия отношения, а не повърхностнитъ отношения. Нъма смисълъ да се говори за повърхностни отношения, понеже тъ не пръдставляватъ здрави връзки. Природата признава само Божествени връзки, само Божествени отношения между мжже и жени. Мжжътъ и жената поъдставляватъ души, които сж излъзли отъ Бога. Освободете мжжа отъ неговата форма, както и жената отъ нейната форма и наблюдавайте, какъ тъ ще се обичатъ, като души. Слъдователно, отъ гледището на висшата математика, като съберете тия двъ души и ги

слъете въ една, тъхната свътлина ще се увеличи два пжти повече. Сжщевременно и топлината натия души ще се увеличи два пяти. При това, ние не говоримъ за топлина, която изгаря, но за топлина, която носи животъ въ себе си. Щомъ топлината и свътлината на тия души се увеличи два пжти, едновоттменно съ това ще се увеличи и тъхната интелигентность, както и всички останалиспособности. Докато между душить не става такова съчетание, бждещата култура нъма да се създаде. За въ бждеще мжжетъ и женитъ нъма да се женять, но ще се съчетавать като души, ако искатъ да създадатъ ново поколъние, което бжде носитель на нови идеали, на новъ животъ. Бждещитъ кора тръбва да станатъ носители на възвишенъ, Божественъ идеалъ. Любовъта не се изразява само въ близость между хората, нито само въ хващане на ржцѣ, или само въ гледане въ очить. Да гледашъ човъка право въ очить, това подразбира да гледашъ пръзъ прозорцитъ въ неговата освътлена стая.

Христосъ казва: "Иди и повикай мжжа си и ела тукъ". Питамъ: какъ ще познаете мжжетъ? Едно врѣме, когато Богъ създаде Адама, той имаше мжжка фогма. Богъ бъше Учитель на Адама и му пръподаваще уроци по всички пръдмети. Адамъ быше отличенъ геологъ. И до сега има запазени цъли глави написани отъ него по гия. Адамъ бъще отличенъ астрономъ и отличенъ естественикъ, отъ него има написани нъколко глави върху тия пръдмети. Адамъ бъще и добъръ градинарь. Съвръменнитъ градинари би тръбвало да се поклонятъ на Адама за неговитъ знания и опитности по градинарство. Сжщевоъменно Адамъ бъще и отличенъ астрологъ. Той знаеше влиянието на слънцето и на планетить върху човъка, както и отношенията, които съществувать между тахъ Питамъ: знаять ли съвраменнить астронеми и астролози причинить за поставянето на планетить въ извъстни съотношения и

дистанции една къмъ друга? Запримъръ, защо, когато Сатурнъ и Марсъ дойдатъ въ извъстно съотношение съ земята, всъкога на земята наставатъ голъми пертурбации? Мнозина считатъ тия нъща за суевърия, но казвамъ: нъма човъкъ въ свъта, който да не върва въ суевърията. Не мислете, че суевърията почиватъ на нъкакви илюзии. Не, въ суевърията има извъстна доза истина. Мнозина се смъять на хората, които вървать въ урокить и ги отричатъ. Казвамъ: има уроки въ свъта. На какво се дължатъ тъ? Азъ ще ви обясня, на какво се дължатъ урокитъ. Запримъръ, като ви погледне нъкой човъкъ, вие започвате да се чувствувате неразположенъ, заболява ви глава. Мнозина казватъ, че това се дължи на уроки. Има хора, които, като погледнатъ нъкой биволъ, или нъкоя крава, тъ веднага заболяватъ и умиратъ. Причината на това се дължи на силния погледъ, който този човъкъ е отправилъ къмъ васъ, или къмъ даденото животно. Силниятъ погледъ пъкъ се дължи на електричеството, което излиза отъ лицето. или отъ очитъ на този човъкъ. Това електричество се отправя къмъ васъ, и ако не можете да го асимилирате, то ще произведе у васъ извъстна дисхармония, която ще се отрази върху организма ви. Има баби, които знаять да лъкувать урочасали хора по много простъ начинъ. Тъ взиматъ едно здраво яйце, чукнатъ го въчелото на бивола, или на урочасалия човъкъ, и той въ скоро връме се окопитва. Яйцето лъкува, като поглъща лишната енергия, която се е натрупала въ организма на човъка, и по този начинъ той се освобождава отъ своето болезнено състояние. Нъкой казва: щомъ е така, и азъ мога да лъкувамъ урочасали хора. Не, всъка баба не може да лъкува; само тази баба лъкува, която е добъръ проводникъ на това електричество. Значи, нейниятъ организъмъ тръбва да издържа на влиянията, които се огдълять отъ болния. Сжщото може да се каже и за лъкаритъ. Много лъкари лъкуватъ болни, но малцина имать добри резултати при лѣкуването Малко хора сж родени за лѣкари. Истинскиятъ лѣкарь трѣбва да прѣдставлява срѣда, прѣзъ която болестьта може да излѣзе навънъ. Лѣкары ь трѣбва да вземе нѣщо отъ болния. Сжщеврѣменно той грѣбва да даде нѣщо на болния. Една болна жена пристжпи до Христа и си казваше: "Ако се допра само до дрехата Му, ще оздравѣя". Защо оздравѣ тази жена? — Защото отъ дрехата на Христа излѣзе сила, която я излѣкува. Много отъ съврѣменнитѣ лѣкари не могатъ да иматъ резултати, понеже не даватъ нищо отъ себе си. Въ всѣка работа човѣкъ трѣбва да вземе нѣщо и да даде нѣщо.

Питамъ: на какво се дължатъ неуспъхитъ на съвръменнитъ хора?—На тъхната немарливость въ изпълнение на своитъ обязаности и задължения къмъ Първата Причина. Въ това отношение и Адамъ бъще немарливъ. Той се пръдставяще пръдъ Бога коректенъ, изпълнителенъ, но въ сжщность не гледаше добръ работить си, бъще малко мързеливъ, нехаенъ. Той криеще отъ Бога нъщо. Като отиде Богъ при Адама и видъ, че работить му не вървятъ добръ, Адамъ каза: Господи, самъ не мога да върша добръ работить си. Да бъхъ ималъ поне една другарка, съ нея заедно бихме могли добръ да уредимъ живота си. Господъ му отгозори: щомъ е въпросътъ за другарка, която да ти помага, това е лесна работа. Тогава Богъ го приспа и отъ реброто му извади жената, която бъще скрита въ него. Адамъ, като видъ жена си, своята другарка, веднага се засмъ и зарадва, както момъкътъ се радва, като види нъкоя красива мома. Азъ често съмъ наблюдавалъ, какъвъ ефектъ произвежда момата, или жената върху мжжетъ. Сръщамъ единъ момъкъ, който нъма петь пари въ джоба си и го наблюдавамъ, какъ, като види нъкоя мома, веднага се засмива, зарадва се, като че е получилъ нъкакво богатство. И наистина, богатство е момата. Момъкътъ казва: докато имамъ

вази мома, всичко мога да направя въ свъта. Таже мислъше и Адамъ, но не издържа изпита си. Въ райската градина той бъще поставенъ на изпить. Богь му бъще казаль: другарката, която ти павамъ, пази като зеницата на очитъ си! Никога не я оставяй сама, защото изгубишъ ли я отъ очить си, повече не можешъ да я върнешъ. Обаче, този день, именно, когато Ева бъще излъгана оть змията, Адамъ се занимаваше съ своить материални работи и не можа да придружи Ева, да се разходи заедно съ нея. Ева излъзе сама на разходка, добръ облъчена, съ бъла рокля, пръпасана съ хубавъ коланъ, добръ вчесана, съ пригладена коса, съ червени устнички, подобно на съвръменнитъ модерни жени. Въ Библията се казва, че Ева била гола. Друго нъщо се разбира подъ думата голъ човъкъ. Въ сжщность и Адамъ, и Ева сж били хубаво облечани. Красавица била Ева! Въ това връме Адамъ, който билъ заетъ съ своить материални работи, си казваль: Какво стращно може да има въ райската градина, та да не може Ева да остане сама? Може ли тукъ да дойле нъкакъвъ дяволъ, да я изкуси? Щомъ е въ рая, тя е въ безопасно мъсто. Обаче, тъкмо този день дошли единъ духъ отъ Сатурна и единъ отъ Марса, заедно съ които влѣзълъ и дяволътъ. Лошото съчетание, което имало между Сатурнъ Марсъ били причина да изгуби Адамъ своята другарка, която и до днесъ още не може да намъри. И до сега още хората се питатъ, иматъ ли душа, или нъматъ. Казвамъ: благодарете, че Ева бъще сърцето, а не душата на Адама. Богъ направи Ева отъ сърцето на Адама, а не отъ неговата душа.

Казва ѝ Исусъ: "Иди повикай мжжа си и дойди тукъ!" Този стихъ се отнася до единъ вжтръшенъ принципъ въ живота. Дойде ли човъкъ до положението на истински религиозенъ той ще се обърне къмъ благородното, къмъ възвишеното и мощното въ себе си, което опръдъля неговия характеръ. Когато човъкъ иска да намъ-

ри Истината, той тръбва да се обърне къмъ душата си. Това не подразбира, че душата е нъщс материално, но човъкъ тръбва да се обърне къмъ нея, за да събуди дъятелностъта на своя организъмъ. За да стане това, човъкъ тръбва да има въ себе си единъ вжтръшенъ материаленъ обектъ. Какъвъ може да бжде обектътъ, който събужда дъятелностьта на човъка? Науката, изкуствата, музиката не могатъ да бждатъ този обектъ. тъ сж само връменни занятия за човъка. Питамъ тогава: коя е единствената сериозна работа въ свъта? Единствената сериозна работа въ свъта е Любовьта, да люби човъкъ. Любовьта е първата и найсериозна работа за човъка. Както съвръменнитъ хора любятъ, това ние наричаме занятие. Рече личовъкъ да заработи съ Любовьта, като велика, мощна сила, неговата душа и духъ се събуждатъ, и той влиза вече въ връзка и съ физическия, и съ духовния, и съ Божествения свътъ. Само по този начинъ човъкъ може да разбере отношенията, които сжществувать между тия свътове, както и смисъла на цълокупния животъ. Обаче, за да се домогне той до тъзи работи, отъчнего се изисква да направи връзка съ Бога. Има литази връзка, той ще може вече да люби правилно и да намъри красивитъ съчетания въ цълокупния животъ. Въ живота на всъки човъкъ има само десеть възможности, да започне той съ Любовьта. Всъка година има само по една възможность да работи съ Любовьта. И на всъки десеть години има пакъ само по една възможность да работи съ Любовьта. Всичкото останало връме на човъка е опръдълено само за занимание.

Нъкой казва: какво нъщо е Любовьта? Започнете ли да любите, очитъ ви се отзарятъ, и вие виждате, какво нъщо е животътъ и неговата красота. Човъкътъ на Любовьта не може да се смущава отъ празни думи, отъ казано-речено. Човъчътъ на Любовьта минава за най-богатъ, за най-силенъ пръдъ всички хора. Той не е богатъ жато ония милионери, които въ нъколко години могать да разпильять своетс богатство. Човыкыть на Любовьта е отъ онъзи богати, които разполагатъ съ своята магическа пржчица навсъкждъ. Съвръменната наука дава възможность на човъка да си служи съ магическата пржчица. Тя признава това изкуство. Казвамъ: магията е достояние само на любещия човъкъ. Нъкои раздълятъ магията на черна и на бъла. Споредъ мене и едната, и другата магия сж полезни, но и двътъ тръбва да се употръбявать съ любовь. Не се ли употръбявать съ любовь, тъ нъматъ добри резултати. Всъка магия, която е употръбена безъ любовь, въ края на краищата е свършвала съ фалиментъ; при това тя е разрушавала живота не само на единъ човъкъ, но и живота на цълъ народъ. Ако нъкой магъ става причина за разрушението на цъли общества и народи, неговата магия, въ заключение, се напълно провалява. Когато резултатитъ на магията сж връдни, това показва, че тя си служи съ разрушителнитъ сили на природата.

Казвамъ: не мислете, че свътътъ, въ който е безопасенъ. Въ природата има извъстно количество недиференцирана материя сили, които тръбва да се трансформиратъ, да се облагородять и така да се впрегнать въ работа. Много учени, като не подозиратъ това нъщо, бутатъ съ пржчицата си, дъто тръбва и не тръбва, и въ резултатъ на това ставатъ експлозии въ ретортить имъ: вслъдствие на тъзи експлозии и тъ, и ретортить имъ, и цълата наука хвръкватъ въздуха. Казвате за нъкои: учени хора сж тия! Пръди всичко бждещить учени хора тръбва работять съ Любовьта. Нъкой казва: сърцето тори отъ любовь. Въ любовьта на човъка тръбва да взиматъ участие и съзнанието и самосъзнанието, и подсъзнанието, и свръхсъзнанието, както и неговите умъ и сърце, а сжщо така и неговить душа и духъ. Взиматъ ли тия нъща участие въ любовьта му, вие имате пръдъ себе си истински човъкъ. Слъдователно, ако писательтъ е проникнатъ отъ тази любовь, като топне перото си въ мастилото, той ще напише нъщо велико и красиво.

Казва ѝ Исусъ: "Иди и повикай мжжа си и дойди тукъ!" Апостолъ Павелъ казва: "Азъ ви сгодихъ за единъ мжжъ. За кого говори той?-За Христа. Ако подъ думата мжжъ разбирате Христа, тогава какъ ще разберете тази мисъль въ нейната дълбочина? Вие тръбва да разбирате възвишеното и благородното, което апостолъ Павелъ е внесълъ въ тъзи думи. Разбирате ли смисъла на тия думи, тъ сж въ сила да повдигнатъ душата на човъка. Кой човъкъ не е пждълъ Христа, когато Той е дохождалъ при него? Щсмъ дойде Христосъ при васъ, вие веднага започвате да Му разправяте своитъ дертове и недобори: дъщеря ви или синъ ви били невнимателни къмъ васъ. или жена ви била лоша, или че нъмате кжща, нъмате нови обуща, нъмате сръдства да се пръпитавате и редъ подобни въпроси. Въ резултатъ на тия оплаквания, Христосъ ще ви погледне, ще изслуша внимателно и ще отиде на друго мъсто, да види, тамъ какъ ще Го посрещнатъ. Тогава вие оставате сами, недоволни отъ себе си, и тръгвате да търсите Христа. Тукъ Го търсите, тамъ Го търсите, но никждъ не Го намирате. Днесъ всички хора търсятъ Христа, искатъ Той да имъ се яви. Всъки е подалъ своето заявление до Него: единъ иска пари. другъ иска хлъбъ, трети иска кжща, всички чакатъ отговоръ на своитъ заявления. Какъ мислите, колко години сж необходими, за да разгледа Христосъ заявленията на всички хора? Хиляди и милиони заявления сж подадени до Него. Нъкой поетъ казва: азъ подадохъ заявление до Христа, искамъ да ми се отговори. Казвамъ: не единъ, но хиляди поети сж подали заявления до Христа. Хиляди поети, музиканти и художници сж подали заявление до Христа, искатъ нъщо отъ Него и чакатъ да имъ се отговори. До сега най-малко милиардъ и половина хора сж попали заявления до Христа, и встко заявление тежи половинъ грамъ. Питамъ: колко вагона сж необходими, за да се натоварятъ всички тия заявления? Колко ученици на Христа сж необходими, за па пръгледатъ тия заявления? И най-послъ, колко връме е необходимо на Христа, за да тури резолюимя на тия заявления? Обаче, този въпросъ не може да се разръши по механически начинъ. Яко се разръши механически, това е частично разръшение. Благото, на което се радва човъкъ, сжщевръменно е благо и за цълия му организъмъ, както и за всъка отдълна клътка отъ общия организъмъ. На това основание въ свъта сжществува една велика Божествена душа, въ която се съдържатъ всички останали души. Ние сме свързани съ тая душа, и нашето благо зависи отъ нейното благо.

И тъй, отъ всички хора се изискватъ поне малки усилия, за да направятъ микроскопически опити въ това направление, чръзъ които да провърятъ всичко, което имъ се говори. Знанията не могать да се доказвать само съ думи, но за това се изискватъ и опити. При това, за да се направи единъ сполучливъ опитъ, изискватъ се наймалко десеть години. Нъкой казва: можемъ и за малко вотме да направимъ нъкой опитъ. Казвамъ: искате ли набързо да правите опити, ще знаете, че резултатить на тия опити ще бждать посръдствени. Речете ли да направите единъ сжщественъ опитъ, да се разговаряте, напримъръ, съ единъ житель отъ невидимия свътъ, вие тръбва да употръбите най-малко десеть години, както и Христосъ употръби извъстно връме, докато извика своитъ ученици, да се разговаря съ тъхъ разумно. Искате ли да влъзете въ връзка съ вашитъ заминали майка или баща, вие можете да направите слъдния опитъ. Влъзте въ стаята си, затворете добрѣ прозорцить, за да не влиза отвънъ вътъръ, или нъкакъвъ шумъ, който да пръчи на опита, и концентрирайте силно мисъльта си къмъ майка си.

напримъръ, като си пръдставите една отъ нейнитъ добри чърти и така почакайте около 15 — 20 минути. Като мине това връме, вие ще усътите една лека приятна хладина около васъ, която се приближава къмъ лицето ви и ви милва. Това е майка ви, която не е въ сила да ви проговори, но може само да ви помилва. По този начинъ тя ви запитва: синко, защо ме викащъ?

"Повикай мжжа си и дойди тукъ!" Кой е този мжжъ, за когото Христосъ каза на жената да го повика? Единъ обикновенъ мжжъ ли бъще той? Съ тъзи думи Хоисгосъ искаше да обърне внимание на самарянката въ това, че тя тръбва да повика само онзи, който я обича. По този начинъ Христосъ обръща внимание и на хората, да не се самозаблуждаватъ, да мислятъ, че единъ обикновенъ човъкъ може да ги обича. Мислятъ ли хората така, тв пропадать въ изпитить си. Който изгуби добрить условия въ живота, той пропада. Днесъ и поети, и художници, и музиканти, и учени, и свещенници, и проповъдници, всички пропадатъ. Защо? - Защото тъ не апелиратъ къмъ Онзи. Който истински ги обича. Всъки човъкъ тръбва да има една душа, която да го обича съ цълото си естество, т е. съ своето съзнание, съ своето самосъзнание, съ своето подсъзнание, съ своето свръхсъзнание. Има ли човъкъ такава душа. всички Божествени блага ще дойдатъ чръзъ нея. Тази душа, именно, пръдставлява канала, чръзъ който се прънасятъ благата отъ невидимия свътъ за душата, която живъе на земята. Човъкъ не може да възприеме Божнята Любовь и Божиитъ блага отдъто и да е. Тази душа, която ни обича, тя ще ни покаже начинъ, какъ да постжпваме съ всички останали души. Не е лесно да обичате човъка. Онзи, когото обичате, той тръбва да има нужда отъ васъ, а вие тръбва въ подробности да разбирате неговата душа, както и всички нейни нужди. Този човъкъ може да страда отъ нъкаква болесть, или да го мжчи нъкакво съмнъние, но

акомъ вие то обичате, ще извадите тѣзи тръне отъ плътьта му, и слѣдъ това ще му покажете пътя, по който трѣбва да върви, за да се подигне. Всичко това трѣбва да направите по такъвъ начинъ, че той да вижда въ вашето лице истински приятель, който желае неговото добро и повдигане.

Често вие имате добри желания, хубави и вдъхновени мисли и чувства, но ги отхвърляте отъ себе си и казвате: това сж празни работи, илюзии на живота. Казвамъ: има, наистина, илюзии въ живота, но тъзи илюзии нъкога почиватъ на здрава основа. Запримъръ, извъстна илюзия може да се основава на закони на тълото, които вие тоъбва да знаете. За сега тълото е необходимость за насъ, но за въ бждеще може да не пръдставлява такава необходимость и да можемъ и безътъло. Или пъкъ най-малкото за въ бждеще нашето тъло може да пръмине пръзъ голъмо развитие. Запримъръ, въ миналото си човъкъ е пръминавалъ пръзъ разни форми, но когато е научилъ и придобиль това, което всъка форма съдържа въ себе си, той ги е напущалъ една слъдъ друга, докато най-послъ се явилъ въформата, въ която днесъ го виждаме. Той е миналъ пръзъ формата на паякъ, и като е научилъ изкуството да преде, напусналъ и тази форма. Послъ е миналъ поъзъ формата на риба, и като научилъ изкуството да плава, напусналъ и тази форма. Слъдъ това е миналъ потаъ формата на птица, и като научилъ изкуството да хвърка, напусналъ и тази форма. И най-посль той е миналъ пръзъ формата на млькопитаеще, но като видълъ, че и тази форма не отговаря напълно на неговото умствено развитие, напусналъ и нея, явилъ се въ формата на въкъ. Коя е сжществената причина, поради която човъкъ се е изправилъ на два крака? Центърътъ на тежестьта въ животнитъ е отзадъ на главата, вслъдствие на което тъ ходятъ на четири крака. а гръбнакътъ имъ заема успоредно положение съ

диаметъра на земята. Обаче, у човъка центърътъ на тежестъта е въ пръдната часть на главата, вслъдствие на което той ходи изправенъ, на два крака. Изправянето на човъка е въ връзка съ перпендикулярното движение на ония сили, които идатъ отъ центъра на земята къмъ центъра на слънцето. Щомъ човъкъ е влъзълъ въ хармония съ тия сили, той се е изправилъ на два крака. Животнитъ пъкъ, които не сж могли да дойдатъ въ хармония съ тия сили на природата, и до днесъ сж останали въ положението, въ което ги намираме, да ходятъ на четири крака.

Когато се говори за духовния свътъ, той пръдставлява нъщо подобно на физическия. И духовниятъ свътъ е материаленъ, както и физическиятъ. Както въ физическия свътъ се борави съ математика и съ геометрия, по сжщия начинъ и въ духовния свътъ се борави съ духовна математика и съ духовна геометрия. Слъдователно, една физическа линия може да пръсича една духовна, и една духовна линия може да пръсича една физическа. Една духовна плоскость може да направи разръзъ на една физическа и обгатно: една физическа плоскость може да направи разръзъ на една физическа и обратно: едно физическо тъло може да пръсича едно физическо тъло може да пръсича едно физическо тъло може да пръсича едно руховно. Питамъ: какъ ще разберете тия нъща? Тъ сж отвлъчени въпроси. За да газберете тъзи въпроси, вие тръбва да вземете въ съображение всички духовни плоскости, както и всички физически плоскости. Казвамъ: всички тия нъща показватъ, че има

Казвамъ: всички тия нъща показватъ, че има връзка между материалнитъ и духовнитъ явления въ живота. Запримъръ. всички звъзди не сямо че свътятъ, но тъ иматъ още и извъстно духовно влияние върху човъка. Ако погледнете земята съ окото на ясновилеца, вие ще видите, че тя е свързана съ безброй нишки, като балонъ. Чръзъ тъзи конци тя е свързана съ цълата вселена. По тия конци, именно, идватъ къмъ замята грамадни енер-

гии. Нъкой казва: не зная защо, но еди-коя планета силно ми влияе. — Разбира се, че ще влияе, ти си се закачилъ за нея. като съ конецъ. Кой човъкъ, ако би се закачилъ на електрическата жица, по която тече токъ, не би изпиталъ неговото влияние? Казвате: какво отъ това, че нъкой човъкъ се е закачилъ на такава жица? Нъма нищо отъ това, че сте се закачили на тази жица, но започне ли по нея да пръминава електрическата енергия, тя ще ви жегне силно. Тогава ще видите, какво става съ васъ. Яко се закачите единъ отъ концитъ на Марса, вие веднага ще станете войнствени и ще кажете: днесъ ще воювамъ! Дъ исъ кого ще воювате? Най-напръдъ ще покажете силата и юначеството си у дома си, а послѣ и вънъ отъ дома си. Цѣла година наредъ вие ше бждете все войнствени. Ако се закачите единъ отъ концитъ на Сатурна, вие ще кажете: отъ сега нататъкъ не вървамъ въ нищо! Човъкъ не тръбва да бжде толкова глупавъ, да върва на хората. Казвамъ: ти си се закачилъ на една отъ нишкить на Сатурна, затова вече не вървашъ въ нищо. Отдъ дойче у тебе това недовърие? Досега върваше на всички хора, считаше ги ангели, а изведнъжъ се разочарова въ тъхъ. Яко вие бъхте знаели, по какъвъ начинъ да бутнете нишкитъ на Сатурна, щъхте да произведете въ себе си велика хармония, като че излиза отъ струнитъ на нъкоя арфа. Понеже не сте знаели, вие създадохте гольмъ дисонансъ въ своя животъ. Това не е наука. Който иска де слъдва духовната наука, той тръбва съзнателно да работи.

Мнозина се произнасять за нѣкои хора, че сж като стари баби, които само се лутать натукъ— натамъ. Не, тѣзи хора не могать да се считать за стари баби. Стари хора сж само ония, които занасять на гробищата. Или пъкъ ще кажать за нѣкои, че сж голѣми философи. Ние виждаме тия голѣми философи по гробищата, дѣто черепитѣ имъ празни, изкуфѣли се търкалять съ години. За трети

пъкъ ще кажатъ, че сж много върващи хора. И на тия хора черепить имъ се търкалять по гробищата. Щомъ България има толкова философи, толкова религиозни и свети хора, защо не извика отъ невидимия свътъ нъкой отъ своитъ светии, да й дадатъ съвътъ, какво да прави въ тия трудни условия, въ които е попаднала? Ще кажете, че светиитъ не тръбва да се занимаватъ съ работи. Питамъ: защо светиить не тръова да се занимаватъ съ тия работи? Светиитъ, именно, тръбва да се занимаватъ съ работитъ на хората, но хората не искать да мислять по тъзи въпроси и казватъ: дълго връме ще мине, докато разумниятъ животъ дойде на земята. Не, дошло е вече връме за разуменъ животъ, за пълно разбиране на Божиить закони, за да се избави човъчеството отъ страданията, които напълно го разяждатъ. Страданията на сегашното човъчество мязатъ на живеница, която разяжда, както тълото, така и душата на човъка.

Всички съвръменни хора се намиратъ на кръстопять, отъ койго тръбва да се избавять. Токущо започнете да четете нъкоя книга, и при васъ дойде единъ критикъ, който ви казва: какво сте се зачели? Хвърлете тази книга настрана, тя нищо не струва! Едва сте се запознали съ извъстно върую, намърили сте по нъкакъвъ начинъ Бога, при васъ дойде нъкой ученъ, който ви казва: напусни това върую! Смисълътъ на живота коне въ него. Влъзете въ православна църква, и веднага идватъ да ви кажатъ: вие тръбва пръкръстите, да се помолите на Бога, за да се считате членъ на тази църква. Отидете послъ въ протестантската църква, и веднага ви казватъ; вие тръбва да прочетете Евангелието, да научите нъколко стиха, да научите нъколко пъсни и тогава да се запишете за членъ на тази църква. Добръ е всичко това, но питамъ: какво означаватъ тритъ пръста, които взиматъ участие въ кръстенето? Палецътъ показва, че разумното начало въ човъка

тръбва да вземе участие въ служене на Бога. Впрегнете ли палеца на работа, разумното въ човѣка човѣка се събужда. Съ втория пръстъ се събужда сърцето на човъка, а съ третия пръстъ се събужда Божественото, което тръбва да се постави за основа на цълия животъ. Разбере ли човъкъ кръстенето по този начинъ, само тогава то има смисълъ; иначе, колкото и да се кръсти човъкъ, нищо не се постига. Не е въпросътъ да се кръсти човъкъ вечерь при освътление, той тръбва да се кръсти на тъмно и отъ тритъ му пръста да излиза пламъкъ, свътлина. Ако отъ палеца на човъка излиза бъла свътлина, отъ показалеца-жълта и отъ сръдния пръстъ-розова, това кръстене има смисълъ. Вие кръстили ли сте се по този начинъ? Виждали ли сте отъ пръститъ ви да излизатъ тъзи три вида свътлина? Нъкой казва: ти не се кръстишъ. Казвамъ: дали се кръстя, или не, ела да провъришъ. Взимамъ този човъкъ съ себе си въ една бурна, тъмна нощь и го водя на планината. Като се качимъ на нъкое високо мъсто, азъ поставямъ трить си пръста на челото, пръкръствамъ се, и той вижда отъ пръстить ми да излиза хубава, ясна свътлина. Излиза ли свътлина отъ пръститъ ми, азъ се кръстя; не излиза ли свътлина отъ пръстите ми, азъ не се кръстя. Излиза ли свътлина отъ пръстить ми, тогава и азъсе кръстя, и сърцето ми се кръсти, и умътъ ми се кръсти, и душата ми се кръсти, а най-послъ и духътъ ми се кръсти. Щомъ всичко въ менъ се кръсти, и хората наоколо ми започватъ да се кръстятъ. Тогава и цълата ми кжща ще бжде отворена: всички хора, които влизатъ вжтръ, ще се кръстятъ и ще излизатъ съ разположение. И ако такъвъ човъкъ отиде при касата на нъкой праведенъ, отъ касата му ще започнатъ да излизатъ свътлини, и тя ще каже: хайде, и азъ ще се пръкръстя заедно съ тебе. Нъкой казва: да бръкна ли въ касата ти? Ако отъ твоитъ пръсти излизатъ три вида свътлина, бръкни тогава; не излиза ли

отъ пръститъ ти тази свътлина, не бъркай. Ако отъ твоитъ пръсти излиза тази свътлина. тогава можешъ да влъзешъ въ кжщата ми и да си вземешъ, каквото ти тръбва. Не излиза ли тази свътлина, нищо не взимай. Тази е положителната фи-

лософия на живота.

"Иди повикай мжжа си и дойди тукъ!" Кой е този мжжъ? — Той е Божествениятъ човъкъ, първиятъ човъкъ, когото Богъ създаде. За всъки човъкъ тръбва да дойде единъ мжжъ. Въ съвръменната религия наричатъ това състояние раждане отъ Духа. Нъма по-велико, по-красиво състояние отъ него. Докато Божествената душа и Божествениятъ духъ не дойдатъ у човъка, той се намира въ положението на животно, въ мракъ и тъмнина. Каквото започне този човъкъ, въ нищо не успъва. Дойдатъ ли Божествениятъ духъ и Божествената душа въ човъка, той се намира въ въчна свътлина, и каквато работа започне, всичко му върви напръдъ.

Като разгледате прочетената глава отъ Евангелието на Иоана, ще видите, че въ единъ отъ стиховет в се казва: "Иде часъ и скеро е, когато истинскитъ поклонници ще се кланятъ въ Духъ и Истина". Тукъ се говори за духъ и за душа. Казвамъ: имате ли душа и духъ, вие не тръбва да търсите никакви външни доказателства за духа и за душата си, Христосъ е доказалъ това нъщо, но хората не върватъ. Днесъ тъ върватъ повече на другить, отколкото на своя умъ, на своето сърце, на своята душа или на своя духъ. Тръбва ли да подържаме нъща, които въ дъйствителность не сжществуватъ, когато Богъ е вложилъ Истината въ самия човъкъ? Ние не говоримъ за нереални нъща, понеже тъ, сами по себе си, сж изключени отъ живота. Всъко нъщо, за което говоримъ. е реално. Слъдователно, душата и духътъ, за които говоримъ, сж реалчи величини. Домогне ли се човъкъ до реалностъта на нъщата, той става мощенъ, великъ, щастливъ човъкъ, и каквото започ-

не, всичко се нарежда добръ. И когато душата на човъка проникне въ нъкого, той го познава вече. Нъкой казва: азъ познавамъ хората по очитъ. Какь познавате хората по очить? Въ сжиностъ хората се познаватъ по добродътелить си. Всъка добродътель има свой опръдъленъ цвътъ, както и свой опръдъленъ тонъ. Когато минавамъ покрай нъкой добъръ човъкъ, отъ него излиза приятна, хармонична музика. Една вечерь минавахъ съ единъ свой приятель покрай едно село и всръдъ селото, надъ една отъ кжщить, видьхъ приятна, мека. синя свътлина, която се издигаше горъ къмъ небето. Обръщамъ внимание на приятеля си къмъ тази свътлина и го питамъ: знаешъ ли, каква е тази свътлина? Тя показва, че въ този домъ, надъ който се намира свътлината, живъе единъ добъръ човъкъ, който въ това връме се моли на Бога, и молитвата му се приема. Приятельтъ ми поглежда къмъ небето, и той вижда тази свътлина. Никждъ другадъ по небето не се виждаще такава свътлина. Обаче, не всъки човъкъ вижда тази свътлина.

Слъцователно, всъка добродътель има свой специфиченъ тонъ и цвътъ. Отъ добрия човъкъ излиза приятна музика, хубава пъсень, която напомня звуци отъ нъкаква нъжна арфа. Цъла симфония се чува отъ добритъ хора. Добриятъ човъкъ мяза на арфа, струнитъ на която сж нагласени по такъвъ начинъ, щото само отъ докосването на въздуха до тъхъ, се чуватъ нъжни, приятни звущи. Добритъ хора се наричатъ свирещи арфи, отъ които, при най-малкото докосване, чувате да се разнася Божествено дихание. При това, отъ добритъ хора се отдъля особенъ ароматъ, отдалечъ още се усъща нъкакво благоухание. Има добри хора по свъта, които наричатъ светии.

И слъдъ всичко това, ще дойде нъкой и ще каже: докажи, че има душа! Да доказвамъ този въпросъ, това е дътински методъ. Ние доказвахме нъщата по самарянски, доказвахме ги по еврей-

ски, а сега ще ги доказваме споредъ новото учение, въ Духъ и Истина. Дойде ли нъкой да му доказвамъ, дали сжществува душа, или не, ще му доказвамъ, дали сжществува душа, или не, ще му кажа: братко, ела при менъ, азъ веднага ще ти докажа този въпросъ. Какъ? Ще извадя душатъ ти, а ще оставя духовното ти тъло въ сръдата, да се разговаряте. Ще повървашъ ли, ако видишъ това? —Ще повървамъ. Щомъ се върнешъ отново въ тълото си, ти ще мязащъ на новородено дъте, освободено отъ всички болки и страдания, отъ всички противоръчия и недоразумения, и отъ тебе ще излиза благоухание, като отъ светия. Обаче, за да дойде човъкъ до това състояние, изисква се най-малко десетгодишенъ усиленъ трудъ, единъ животъ чистъ и светъ, свободенъ, пъленъ съ непръстанна молитва. Десеть години непръривно човъкъ тръбва да се моли, и като си ляга, и като става, и като работи, и като почива, за да създаде връзка съ Бога и започне да работи споредъ законитъ на Любовьта. Това азъ наричамъ здрава, положителна наука—наука на опитить. Азъ не ви залъгвамъ, но ви говоря за наука, която днесъ вече започва да се открива, и на мла-ди, и на стари. Придобиете ли тази наука, животътъ вече има смисълъ и въ най малкитъ си прояви.

Като ви говоря тия нѣща, мнозина мислятъ, че тѣ сж невъзможни, като приказкитѣ отъ 1001 нощь. Запримѣръ, азъ често се разговарямъ съ мухитѣ, и ако ви разкажа, какво говоря съ тѣхъ, и това ще ви се види отъ приказкитѣ на 1001 нощь. Нѣкоя муха кацне на ржката ми, напримѣръ, и започва да се докарва, като нѣкоя мома, която очаква скоя любимъ. Язъ я погледна и намирамъ, че е облѣчена, като модерна дама. Яко нѣма нѣкакъвъ ингересъ, тя започва да хапе. има ли интересъ, тя започва да се глади съ хобота си и да се докарва. Питамъ я: какво правишъ?— Стжпихъ на едно хубаво мѣсто и сега искамъ да се порадвамъ на Божия сзѣтъ. Като ви казвамъ, че азъ

се разговарямъ съ мухитъ, това ви се вижда чудно, но ако ви кажа, че мухата може да се влюби въ нъкой слонъ, ще ме повървате ли? Защо да не вървате? Когато нъкоя муха кацне на гърба на единъ спонъ, и той я разнася цълия день отъ едно мъсто на друго, това не пръдставлява ли истински приятелски отношения? Слонътъ ѝ ти можешъ да седишъ на гърба ми, колкото искашъ, а пъкъ азъ мога да нося не само тебе, но и цълия ти родъ. Както виждате, слонътъ обича тази муха. По-нататъкъ азъ продължавамъ разговора си съ мухата. Питамъ я: искашъ ли нъщо? Тя пъкъ се докарва. Взимамъ тогава на една пржчица малко медъ и го давамъ на мухата. Тя зарадва, хапне си малко и се усмихне. Като хапне добръ, казвамъ ѝ: хайде, сега, иди си дома и носи много здраве отъ онзи, който ти даде угощение. Тя си поправи тоалета, докара се отново и си хвръкне. Какъ мислите, това илюзия ли е или дъйствителенъ фактъ? Азъ съмъ правилъ редъ опити съ мухить и съмъ дошълъ до постижения, успъвалъ съмъ да събудя съзнанието на нъкоя отъ тъхъ и да влъза въ разговоръ съ нея. Наистина, нухата не може да бжде тъй умна и съзнателна, като човъка, но споредъ степеньта на нейното развитие, споредъ малката ѝ главица, и тя може да се пробуди и да влъзе въ връзка съ по възвишени отъ нея сжщества. Следъ това азъ започвамъ да я милвамъ леко по крилцата, и тя се оставя, не бъга. Съзнае ли, обаче, какво мисля да правя съ нея, тя е готова да бъга.

Въ сжщото положение може да изпадне и човъкъ по отношение на нъкое висше, напреднало въ развитието си сжщество. Кацнете ли на ржката на нъкое възвишено, разумно и по-напреднало от васъ сжщество, по сжщия начинъ и то ще ви помилва, ще ви даде малко медецъ, и между васъ ще се създаде връзка, ще се завърже приятелство. Слъдъ това туй сжщество ще ви каже: хайде, носете си сега много здраве! Може ли да се обиждате

отъ това? Всъки день се правятъ такива опити. Като наблюдавамъ малката мушица, намирамъ, че нейната любовь е безкористна. Тя не вижда моя образъ, но се разхожда по кожата ми, слъди, какво излиза оттамъ, прави си тоалета и най-послъ хвръква доволна и разположена. Това, именно, е красивото и приятното въ живота.

И тъй, всъки отъ васъ тръбва да пази хубавото и красивото въ своята душа, защото само чотьзъ нея той има възможность да се развива. Само по този начинъ вие ще можете да използувате благата, които Богъ ви е далъ. Като се говори за новото, не е въпросъ хората да се критикуватъ, да отхвърлятъ една или друга философска и религиозна системи. Нека всичко старо остане, но нека се приема и новото, което сега иде въ свъта. Яко е въпросъ за критики, хората и до днесъ страдать оть тыхь. Добрь е човыхь да критикува, но на сто погръшки той тръбва да вижда само една. На сто погръшки тръбва да се чуватъ хиляда добри думи. Въ Писанието се казва, че Любовьта не вижда погръшкить. Който обича, той не вижда погръшкить. Богъ, въ своята безпръдълна Любовь, не вижда погръщкить на хората. Той вижда само добригъ имъ страни и всъкога ги подтиква напръдъ и само напръдъ. Да върви напръдъ, това е вжтръшниятъ копнежъ на човъшката душа.

Сега на всички, които присжтствувате тукъ, казвамъ: идете да повикате вашия мжжъ и за слъдния пжть дойдете тукъ!

Бесъда отъ Учителя, държана на 6 мартъ, 1927 г. въ г. София.

## Нѣма тайно.

"Защото нѣма нищо покрито, което да се не открие, и тайно, което да се не узнае." \*)

Науката пръдставлява поле за работа на човъшкия духъ. Азъ не разглеждамъ науката въ този смисълъ, както днесъ се разбира. Подъ думата "наука" днесъ разбиратъ натрупване на знания. Яко въ сръдата на нъкоя ръка се натрупа пъсъкъ въ видъ на островъ, този новообразуванъ эстровъ придава ли нъкаква особеность на самата ръка? Става ли тя по солидна? Напротивъ, този островъ отбива ръката отъ нейния пжть. Натоупването на знания пръдставлява натрупанитъ богатства на търговци, които тичатъ съ своитъ полици натукъ — натамъ, да търсятъ длъжницитъ си, или пъкъ да издаватъ реклами за своитъ стоки. Обаче, не се минаватъ и десеть години, и вие четете въ въстницитъ, че еди-кой си търговецъ фалиралъ, еди-коя си фирма фалирала. Слъдъ това хората се запитватъ: какво стана съ тъзи видни търговци, че фалираха? Дъ останаха тъхнитъ милиони? Навърно нъкаква криза е настанала въ търговския свътъ. – Дъ нъма криза въ свъта? Цълиять органически свъть прътърпява голъма криза. Отивашъ въ нъкоя гора и виждашъ едно голъмо дърво съвършено изсъхнало. Казвашъ: фалиралъ е този търговецъ. По-нататъкъ виждашъ, че клонетъ на нъкое дърво започватъ да изсъхватъ. Казвашъ: този търговецъ е близо до фалиментъ. Вървишъ по улицата и сръщашъ нъкой виденъ професоръ или лъкарь, който се подпира на тояжката си, едва върви. Казвашъ: криза е това! И този търговецъ е пръдъ фалиментъ. Дъ остава науката на този професоръ, или

<sup>\*)</sup> Матея 10:26.

лъкарь? Това, което може да фалира, да изчезне, не е наука.

Казвате: въ какво се заключава кризата? -Какво е криза, нъма да обясня, защото нъщата се обяснявать само, когато станать явни. Значи, тайнить ньща тръбва да станатъ явни, за да се обяснять. Като говоря, че тайнить нъща тръбвада станатъ явни, азъ не подразбирамъ, че тайнить ньща тръбва да се знаять. Да знаешь, дь е скрито съкровището на нъкой човъкъ, това още не значи, че си разкрилъ нъкаква тайна. Защо тръбва да се интересувате отъ богатството на нъкой човъкъ? Да знаешъ тайнитъ побуждения на човъка, дали той те обича, или не, това е знание. Знанието не се заключава само въ пръдположенията за нъщата. Често въ науката си служатъ съ изразить: пръдполагаме, допущаме, по всъка въроятность и т. н. Какво показватъ пръдположенията, допущанията или въроятностить? Пръдположенията сж възможности, които сжществуватъ въ умствения свътъ; допущанията сж възможности, ксито сжществувать въ чувствения світь. Тъй щото, когато се говори за истинско знание, нъщата тръбва да се знаятъ положително. Когато нъкой казва. че знае много нъща, питамъ: знаешъ ли, колко години ще живъешъ на земята? Знаешъ ли, господарь ли си на своето положение? Знаешъ ли, съ какъвъ капиталъ разполагашъ въ живота си? Не знаешъ ли тия нъща, ти не си ученъ човъкъ. Запримъръ, нъкое дъте се ражда съ малъкъ. капиталь, и слъдъ седемь години неговата банка фалира. То пръдставлява банкеръ, който може лесно да фалира. Слъдъ това бащата и майката казватъ: отлично дъте имахме, но замина. Казвамъ: този търговецъ бъще отличенъ, но капиталитъ на неговата банка скоро се изчерпаха, и той лесно фалира. Всички се питатъ: дъ замина това дъте? — Никждъ не е заминало. Какво става съ ръката, когато изчезне отъ лицето на земята? - Тя не е изчезнала, но е отишла въ океана: Истинскиятъ.

жевнъ не е на земята. На земята сжществува единъ общъ резервуаръ, дъто отиватъ умръли хора. Приближите ли се къмъ този резервуаръ, вие ще видите, че душить на умрълить плуватъ тамъ, като риби. На гърбоветъ на тия риби е написано: тази риба е Иванъ, тази е Стоянъ. в тази е Джонъ, отъ Англия. Гольмо е движението между рибить на този резурвуаръ. Ще жете: истина ли е всичко това? Туй е толкова истинно и върно, колкото е върно твърдението ви, че нъкой човъкъ е черноокъ, или синьоокъ, шого ималъ черни или сини очи. Казватъ, че очить правять човъка. Напримъръ, еди-кой си човъкъ билъ сприхавъ, защото ималъ сини очи. Не, очить не правять човъка. Когато се говори за товеть, за краскить, ние се убъждаваме, тъхъ зависи и степеньта на развитието на даденъ човъкъ. Ние живъемъ въ органическия свътъ, дъто краскить, цвътоветь играять гольма роль въ развитието на човъка. По цвъта на очитъ, на странить, на устнить на човъка може да се познае. слъдъ колко връме, напримъръ, нъкой човъкъ може да свърши училището, или да го напусне; сжщо така може да се познае, дали въкъ е добъръ музикантъ, или само дрънка инструментить: още можете да познаете, дали даденъ човъкъ има силна въра, или не. Казватъ за нъкого: този човъкъ има силна въра. Като погледна цвъта на неговитъ очи и страни, виждамъ, че върдата на този човъкъ е толкова голъма, че отъ най-малкото шумолене въ гората, палтото му ще дойде въ хоризонтално положение. Достатъчно е да кажете на такъвъ върващъ човъкъ, че има да плаща полица отъ 10,000 лева, за да изгуби всичкото присжтствие на духа си. Той веднага се хваща за главата, отчаянъ и убитъ, и казва на жена си: не зная, какво да правя! Казвамъ: разбирамъ да се тревожи този човъкъ, ако паритъ сж нъщо живо. Въ сжщность паритъ сж мъртво нъщо, налисано на хартия. Тръбва ли този човъкъ, който

минава за ученъ, за философъ и мисли да напище нъкаква научна книга, да се безпокои за нищо и никакво?

Чудни сж съвръменнитъ учени, когато искатъ придобиятъ знания, да пишатъ научни книги съ единствената цъль да печелятъ! Питамъ: нима Господъ създаде земята, за да я изучаватъ ученить, и по този начинъ да печелятъ съ нея? Нима Господъ създаде земята, за да могатъ свещеницить, владицить, проповъдницить, майкить. бащить и управницить да печелять съ нея? Нима Господъ създаде земята, за да ходятъ пъяцитъ натукъ-натамъ, да пъятъ, и по този начинъ да печелять? Пръди всичко, човъкъ тръбва да знае, защо пъе и какъвъ е смисълътъ на пънието. Голъма философия се крие въ пънието! Ако болниятъ иска да оздравъе, той непръменно тръбва да пъе; отъ неговото пъние зависи, дали той ще оздравће, или не. Който не обича да пће, отъ него човъкъ не може да стане. Ако дътето никога не пъе, отъ него човъкъ не може да стане. Ако нъкой свещеникъ не пъе въ църква, отъ него човъкъ не може да стане. И най«послъ, ако и професорътъ не пъе, отъ него човъкъ не може ла стане.

"Нѣма нѣщо тайно, което да не се яви". Да не се яви, това подразбира да не се обясни. Слѣдователно, за да се обясни извѣстенъ фактъ, както трѣбва, прѣди всичко човѣкъ трѣбва да има въ ума си извѣстна свѣтлина и въ сърцето си извѣстна топлина. Въ това отношение умътъ и сърцето на човѣка трѣбва да прѣдставляватъ запалени свѣщи, съ помощьта на които да се разбере реда и порядъка, който сжществува въ природата. Не може ли човѣкъ да си обясни правилно реда и порядъка въ природата, той ще си състави изкуствено понятие за природата, тогава и музиката, и науката, и религията за него ще бждатъ изкуствени. Пѣе линѣкой съ трепетливъ, или съ прѣкалено силенъ

гласъ, това говори за извъстни дисхармонични състояния въ неговия организъмъ. Това не е пъние. Музикалнить тонове сж свързани съ човышкия ортанизъмъ. Мозъкътъ има свои опръдълени тонон вибрации; сърцето има свои опръдълени тонове и вибрации; стомахътъ има свои опръдълежи тонове и вибрации; черниятъ дробъ има свои опръдълени тонове и вибрации; мускулитъ, костить на човъка сжщо така имать свои опръдълени тонове и вибрации. Тъй щото, за въ бждеще музиката ще служи като сръдство за лъкуване. Болниять потать цтлия день тртова да пте, да взима разни тонове, които се отразяватъ лъчебно върху неговия организъмъ. Здравиятъ пъкъ, ако иска да запази здравето си, сжщо така тръбва да пъе. Запримъръ, колкото по-правилно човъкъ взима тона тре", толкова и състоянието на неговитъ дробове се подобрява. Яко искате да познаете, дали сте взели правилно този тонъ, тръбва да се справите съ тона на цигулката. Яко вашиятъ тонъ и този на цигулката звучатъ еднакво, вие сте взели правилно тона.

Мнозина казватъ: съ нетърпъние ние очакване да отидемъ на небето. Питамъ: защо тъзи хора искатъ да отидатъ на небето? Какво очакватъ ть отъ небесния животъ? Други пъкъ казвать: нека поживъемъ повече на земята. Питамъ: какво очакватъ тъзи хора отъ земния животъ? Земниять животь представлява дейность на волята. Въ това отношение човъкъ не тръбва да се труди и мжчи, но той тръбва да работи. Какво виждаме ние? Нъкой човъкъ излиза сутринь рано отъ дома си, отива на работа, но пръзъ цълия день той носи въ ума си тревогить на своя домъ: мисли за жена си, за дъцата си, какъ ше отхрани, какъ ще ги възпита и т. н. Казвамъ: върне ли се човъкъ отъ работа, той тръбва да сложи своитъ грижи и товаръ на пода, както конътъ слага своята раница въ дама и остава свободенъ.

Ще ви приведа единъ примъръ за арахан-

гелъ Михаилъ, когото Богъ поставилъ на служба да взима душитъ на хората. Единъ день той се обърналь къмъ Бога съ слъдната молба: "Господи, не ме поставяй на тази служба, защото, като тръгна да взимамъ душить на хората, ть ще намразятъ. Дай ми по-трудна длъжность, но моля Те, не ме оставяй на тази! Богъ му казалъ: "Ти ще отивашъ само тамъ, дъто азъ те пращамъ, и ще видишъ, че никой нъма да те намрази". Като отишълъ при първия човъкъ, при когото Богъ го изпратилъ, арахангелъ Михаилъ чулъ хората наоколо да се запитватъ: отъ що умръ този човъкъ? -Конь го ритна. - Добръ, че азъ не съмъ виновень, да съмъ свободенъ отъ мнънието и чувствата на хората. Втори пжть Господъ го изпратилъ да вземе душата на една бъдна вдовица, която умирала отъ злокачествена треска. Като влъзълъ въ дома на вдовицата, той си помислилъ: какво да правя сега тукъ, нито конь, нито волъ е ритналъ тази жена. Значи, азъ тръбва да взема душата ѝ. Като се обърналъ настрана, той видълъ двъ малки дъчица, които плачели за майка Арахангелъ Михаилъ се съжалилъ за бъдната вдовица и не се ръшилъ да вземе душата ѝ. Господъ го попиталъ: "Защо не взе душата на тази вдовица?"- Какво да правя, Господи? Като видъхъ двъ малки дъчица около нея, съжалихъ се за тѣхъ и не се рѣшихъ да взема душата ѝ. Тогава Господъ го изпратилъ на дъного на океана, му казалъ: "Извади оттамъ единъ камъкъ и разчули! "Ярхангелъ Михаилъ слъзълъ на дъното на океана, извадилъ единъ камъкъ, разчупилъ го и въ него намърилъ единъ червей. Богъ го запиталъ: "Кой се грижи за този червей на дъното на океана?"

И тъй, съврѣменната статистика показва, че отъ ония дѣца, за които родителитѣ полагатъ много грижи и усилия, хора не ставатъ. И обратно: родители, които уповаватъ на Бога, и разчитатъ на Него, въ всички случаи на живота си, дѣцата имъ

сж станали добри и разумни хора. Нъкои родители се плашатъ отъ живота и казватъ: дано начинтъ дъца не се развалятъ! Това не е правъ начинъ на разсжидение. Когато нъкоя майка роди вые, из трыбва да се обърне къмъ Бога съ молитвата: Господи, благослови моето дъте! Запази го отъ всички злини и помогни да се развиятъ и разработять всички дарби и способности, които Ти си вложилъ въ неговата душа! Родителитъ не товбва да правять усилия, да отклонявать своить пъца отъ правия пжть, който Богъ имъ е пръдначърталъ, или отъ тъхното органическо развитие. Можете ли да считате, че вашата дъщеря е на правъ пжть, ако, напримъръ, цълъ день седи прѣдъ огледалото да си прави прически и да си черви устнитъ? Добръ е устнитъ на човъка да бжлатъ червени, но тъ тръбва да бждагъ естествено червени. Сръщате ли мома съ червени устни, или момци съ засукани нагоръ мустаци, това показва, че тъ искатъ да развиятъ нъщо хубаво въ себе си, но като не знаять пжтя, по който могать да постигнать тези добродетели, те тръгвать по най-лесния пжть, а съ това изопачаватъ своята природа. Ако момъкътъ иска да има мустаци нагоръ завити, той тръбва да вложи въ себе си повече жизнена енергия. По този начинъ той ще постигне своето желание по естественъ пжть.

Вие ще кажете: защо тръбва да се засъгатъ тия въпроси, именно, сега? Казвамъ: тъзи прояви иматъ и външенъ изразъ у човъка. Щомъ иматъ и външенъ изразъ, тъ пръдставляватъ една отъ странитъ на живота, която заслужава вниманието на съвръменнитъ хора. Запримъръ, когато видите нъкой младъ момъкъ съ засукани нагоръ мустаци, това показва, че неговиятъ духъ е бодъръ. Видите ли нъкой мжжъ съ увиснали надолу мустаци, тоза показва, че неговиятъ духъ е отпадналъ. Докато опашката на кучето е вирната нагоръ, то е здоаво и върши работа. Увисне ли опашката му надолу, то е болно. Затова, като срещнете момъкъ,

който изкуствено е засукалъ мустацить си нагорь, той иска да покаже пръдъ хората и пръдъ младить моми, че е здравъ, левентъ момъкъ. Ожени ли се, не се минава много връме, и той заболъва. Тогава жена му се чуди, какъ е възможно този здравъ, силенъ мжжъ въ двъ три години да се разболъе. Казвамъ: този момъкъ бъшъ здравъ и силенъ, докато имаше машинка, съ която си засукваше мустацитъ. Пръстана ли да си служи съ машинката, и здравето му се изгуби. Затова, именно, и Христосъ казва: "Нъма тайна, която да не се разкрие."

Слъдователно, ние тръбва да се стремимъ къмъ онова знание, къмъ онази наука, които могатъ да служатъ за опитно поле на нашия духъ. понеже само тъ сж въ сила да улеснятъ и осмислять живота ни. Какъ ще се доберете до тази наука?-Като изучавате минералить, изворить, ръкить, вытроветь, растенията, животнить и най послы дойдете до човъка. Въ това се заключава цълиятъ животъ, така се постига връзка съ живата природа. Запримъръ, отъ външния видъ на растенията и на дърветата, вие можете съ точность да опръдълите, какви сж били условията въ природата и живота пръди много въкове. По кржговетъ на нъкое старо дърво, вие ще можете да опръдълите, какъвъ е билъ животътъ въ връмето, когато това дърво се е развивало, отъ какви болести е страдало самото дърво, какви сж били хората по товавотме, какъвъ е билъ тъхниятъ моралъ, какви животни сж живъли по това връме и т. н. Ще кажете: върно ли е това? Какъ можемъ да провъримъ истинностьта на тъзи думи? Яко не вървате, азъ ще ви кажа, какъ да провърите тъзи факти. Единъ ходжа билъ заставенъ отъ султана да измъри разсточнието отъ небето до земята. Ходжата донесълъ пръдъ султана едно гольмо кжлбо и му казалъ: разстоянието отъ земята до небето е толкова, колкото е дълъгъ този конецъ, навитъ на кжл-бото. Ако не вървашъ, его, азъще държа единия. край на конеца, а ти вземи другия и се качвай съ него нагоръ. И азъ ще ви кажа по сжщия начинъ: азъ ще държа единия край на конеца, а вие вземете другия и се качвайте нагоръ! Конецътъ пръдставлява мисъльта. Въ този смисълъ всички нъща могатъ да се провърятъ, обаче, не буквално. И въсъвръменната математика много истини сж пръдадени въ пръносенъ смисълъ.

Христосъ казва: "Нъма скрити нъща въ свъта, които не могатъ да се изяснятъ. Въ това отношение, първото важно нъщо за човъка е знае, че Богъ е вложилъ въ него способности и парби, които той тръбва да разработва, за да си елужи съ тъхъ, да проучава тайнитъ, които се криятъ въ живата разумна природа. Първо човъкъ тръбва да разбира математиката, съ помощьта на която отъ една страна той ще може да въдвори редъ и порядъкъ въ своитъ мисли, а отъ друга страна ще се ползува отъ реда и порядъка и на самата природа. Послъ той тръбва да има тонъ, музика и пъсень въ себе си. За да придобие всичко това, човъкъ тръбва да бжде здравъ. На физическия свътъ музиката поъдставлява правилно съчетание между тоноветь. И наистина, ако човъкъ не е здравъ, той не може да извърши никаква работа. Музиката, въ това отношение, е съединителна връзка между физическия и духовния свътъ. Здравъ човъкъ наричаме този, у когото всъки органъ има свой опръдъленъ тонъ и свои опръдълени вибрации. Щомъ всички органи у човъка дъйствуватъ правилно, отъ тъхната дъятелность се произвеждатъ приягни и хармонични тонове. Значи, ако дъятелность а на човъшкитъ органи е правилна и създава музика, човъкъ може да се нарече напълно здравъ. При това, всъки музикаленъ тонъ има и свой опръдъленъ цвътъ. Запримъръ, ако устнитъ на нъкое дъте почернявать, това показва, че черниять му дробъ е въ безпорядъкъ. Забълъжатъ ли родителитъ на това дъте, че устнитъ му почерняватъ, тъ тръбваведнага да вземать мърки за неговото лъкуване. Какъ тръбва да се лъкуватъ хората? За въ бждеще лъкаритъ тръбва да бждатъ добри пъвци и музиканти, за да могатъ чръзъ музиката да лъкуватъ своитъ болни. Който не знае хубаво да пъе и да свири, той не може да бжде лъкаръ.

Съвръменнитъ хора толкова сж се отдалечили огъ правилния начинъ на живъене, че сж създали изкуственъ животъ. Тъ тръбва да знаятъ, че способностить и дарбить, които имъ сж дадени, сж свързани едни съ други. У човъка има кардинални способности и чувства, съ които той нъма право да злоупотръбява за свои лични, материални изгоди. Напримъръ, едно отъ кардиналнитъ чувства у човъка е музиката. Щомъ е така, той не тръбва да продава своята музика, а тръбва да я употръбява изключително било за своето здраве, било за това на своитъ ближни. Казвате: кой ще ни учи на тази музика. - Нъма защо хората да ви учатъ. Музиката, като чувство, е вложена въ човъка, и затова той тръбва самъ да упражнява тази своя способность, а отвънъ ще потърси изкой учитель, който отъ връме на връме само да го напжтва. Чръзъ музиката могатъ да се пръмахнатъ всички лични, съмейни и обществени противоръчия. Щомъ въ дома на нъкое съмейство възникне извъстно противоръчие, мжжътъ тръбва да пте съ гласния звукъ и-и-и; женага — съ звука а-а-а, а дътето — съ звука у у-у. Запъятъ ли и тримата въ единъ гласъ, всъкакво противръчие отъ този домъ ще изчезне. Чръзъ звука "и" мжжътъ ще подържа нормалното състояние на ума си; чръзъ звука "а" жената ще подържа нормалното състояние на дихателната система, или на сърцето си, а чръзъ звука "у" дътето ще подържа нормалното състояние на своята воля. Дътето пръдставлява волевия принципъ въ свъта. Мнозина казватъ. че майката и бащата пръдставляватъ волята въ съмейството. Не, дъцата сж волевия принципъ, както въ домоветь, така и въ свъта, изобщо. Вземете, запримъръ, нъкой генералъ, който е строгъ, недостжпенъ, дойде ли, обаче, дътето му при него и го помилва, този генералъ вече е готовъ на асъкакви отстжпки, той е готовъ да даде всичко, каквото му поискатъ. Слъдователно, ако е въпросъ за волеви хора въ свъта, това не сж нито майкитъ, нито бащитъ, но дъцата. Обаче, слабата страна у дъцата седи въ това, че всичко, което тъ вършатъ и изискватъ, е само за тъхъ. Въ свъта дъцата сж всесилни.

Когато дътего иска да постигне нъщо, то ще преслъдва майка си, ще постоянствува въ искането си, докато успъе. Не успъе ли, то ще изкриви устата и лицето си по особенъ начинъ и ще започне да пъе нъкаква особена музика, на необикновена гама. Въ плача на дътето има особена интонация. Плачътъ дъйствува магнетически върху майката, и тя, като не може да издържи това състояние, започва постепенно да капитулира и казва: най послъ ще дамъ на дътето, каквото иска, да пръстане да плаче. Значи, и дъцата си служатъ съ магия, съ внушение. Тъ знаятъ, какъ да дъйствуватъ, когато искатъ да постигнатъ нъкое свое желание. Щомъ иска нъщо, дътето започва да пригръща майка си, пипа я отзадъ по главата, дъто се намиратъ двата жизнени тока и съ любезенъ, милъ гласъ казва на майка си: мамичко, мното те обичамъ! Като направи тази операция, то приостжпва внимателно къмъ майка си и казва: мамин**жо**, ще ми дадешъ ли нъколко оръха? Майката веднага отваря торбата съ оръхи и му даза, колдъца, тя възпитавала своитъ близки, да не бждатъ слаби, да не се подаватъ на волята на дъцата си. Дойде ли връме тя да се прояви пръдъ своить дъца, веднага отстжпва и казва: какво да се прави? Дѣца сж, още не разбиратъ. Волята имъ е слаба, не могатъ да се въздържатъ. Казвамъ: пошото не е въ тоза, че майката дава оръхи на дътего си, но тя гръбва да знае законитъ на ма-

тематиката и да я прилага въ живота си. Когато дава на дътето си оръхи или ябълки, тя тръбва да знае точно, колко да му даде. Много дъца умиратъ по единствената причина, че имъ се даватъ оръхи или ябълки безъ опоъдъленъ брой. Природата дава на своитъ дъца всъко нъщо съ брой. Като не знае тъзи закони, майката казва: ще дамъ на дътето си два оръха. Питамъ: защо. именно, два оръха? — Тогава ще му дамъ три. — Защо, именно, три? - Въ такъвъ случай ще му дамъ четири, петь, шесть или повече. Защо, именно, толкова оръхи ще му дадешъ? За всъки даденъ случай майката тръбва да знае, колко оръха да даде на дътето си. Напримъръ, когато нъкое дъте е своенравно, упорито, майката тръбва да му даде два оръха. Числото двъ, т. е. двътъ единици сж положителни числа Като се събератъ, ть образувать числого двь, което пръдставлява магнетически методъ, смекчаване на енергията. Числото двъ показва, че единицата, т. е. диаметърътъ въ кржга се е завъртълъ два пжти около себе си. Кржгътъ пъкъ пръдставлява възможноститъ, при които разумниятъ животъ може да се развива. Отъ друга страна, казвамъ, че диаметърътъ при двойката е извършилъ двъ трети отъ своята работа, защото при единицата диаметърътъ извършва 1 д отъ цълата работа, а при двойката-2 отъ цълата работа. Като се говори за възможности, подразбирамъ квадратъ, плоскости, въ които животътъ може да се проектира, и отъ които вие единъ день ще излъзете. Яко по характеръ дътето не е уравновъсено, а вие искате да го възпитавате въ духа на новото учение, дайте му тогава три оръха, или три ябълки. Числото три е законъ на равновъсие.

Ще кажете: това вече не е нищо друго, освънъ суевърие. Споредъ васъ, какъ тръбва да се възпитаватъ дъцата: да се задоволяватъ тъхнитъ желания, или не? Възпитателитъ тръбва да знаятъ значението на числата, защото всъко чи-

сло пръдставлява живи единици, които могатъ да помагать, а понткога могать и да противодтыствуватъ при възпитанието. Ако некое дете изяде повече оръхи, отколкото сж нужни за неговия ортанизъмъ, тъ могатъ да укажатъ противодъйству-ваще влияние върху него. Понъкога оръжить мотатъ да се отразятъ връдно върху организма на новъка, понеже съдържатъ гольмо количество йодъ. Значи, и оръхътъ е въ състояние да отрови човъка. Тъй щото, ако искате да развиете у дътето чувство на справедливость, давайте му по четири орѣха; ако искате да развиете чувствата, изобщо, давайте му по петь орѣха; ако искате да развиете религиознить чувства, давайте му по седемь оръха; ако искате да развиете разсждъка, да стане философъ, да придобие критически умъ, давайте му по осемь оръха; ако искате да стане благородно, съ възвишени мисли и чувства, давайте му по деветь оръха. Дойдете ли до числото деветь, спрете. Не давайте на дъцата си повече отъ деветь орѣха!

Казвамъ: вие тръбва да прилагате този законъ не само върху вашитъ дъца, но и върху себе си, защото човъкъ има нужда и отъ самовъзпитание. Ако нъкой день се почувствувате нервенъ, много активенъ, изяжте двъ ябълки или круши. Нъкой може да намъри, че ябълкитъ, които изялъ, сж били малки, та тръбва да си вземе още една. Малки или голъми, законътъ дъйствува еднакво. Въ случая, силата не седи въ голъмината, но въ количеството, въ числото двѣ, като принципъ, който дъйствува. Ако нъкой изяде една круша тежка единъ килограмъ, а другъ изяде двъ круши, които тежатъ четвъртъ килограмъ, послъдниятъ може да извади отъ двътъ круши толкова енергия, колкото първиятъ отъ едната круша. Споредъ устройствого на човъшкия организъмъ, съвръменниятъ човъкъ не е въ състояние да извади повече енергия отъ месото, отколкото отъ другитъ храни, които минаватъ за слаби. Защо е така? — Защото съвръменнитъ хора сж много лакоми и мислятъ, че силата на храната седи въ количеството, или въ качеството, а не въ начина на употръблението ѝ. Въ магията има единъ законъ на равновъсие, споредъ който, ако вие разполагате съ десеть златни монети, напримъръ, и спазвате този законъ, тъхното число никога нъма да се намали, нито увеличи. Колкото и да се ползувате отъ тия конети, тъ винаги ще се набавятъ до десеть: нито по малко ще ставатъ, нито повече. Питамъ: вие вървате ли въ този законъ? Дали вървате, или не, за мене това е безразлично. Азъ не ви казвамъ да вървате въ това, защото то подлежи на опитъ, но за да имате резултатъ въ този опитъ тръбва да постоянствувате съгодини. Казвате: Богъ знае, доколко тия нъща сж върни. Да, Богъ всичко може и знае, но въпросътъ се отнася до васъ, вие да ходите въ Божинтъ пжтища. Богъ знае всичко, но вие тръбва да изправите работитъ си съобразно това, което Той знае. Богъ е вложилъ въ васъ красиви потици, способности и дарби, които вие тръбва да развивате.

Сръщамъ единъ младъ човъкъ, който иска да стане музикангъ, но близкитъ му го съвътватъ да стане държавникъ, да осигури положението си. Казвамъ: по добръ нека този младъ човъкъ стане музикантъ, да развеселява хората, отколкото, като държавникъ да издава неправилни присжди и да ожесточава хората противъ себе си. Истински държавникъ е този, който знае, какъ да се отнася съ своитъ граждани; ако ги бие, или наказва, да прави това по всички правила на Любовъта. И въ боя се крие нъщо добро, но човъкъ тръбва да знае, какъ да бие. Въ такъвъ бой има музика и изкуство. Лко сгражарътъ бие хората безъ любовь, единъ день тъзи удари ще се върнатъ върху жена му, върху дъцата му, както и върху самия него. Ще кажете: стражарътъ не бие хората по собствено желание, така му заповъдватъ. Това е та-

ка, но когато стражарьтъ изпълнява своята длъжность, той тръбва да се допита до своя вжтръшенъ гласъ, да изпълни ли тази заповъдь буквално, или да намтри нъкакъвъ другъ начинъ, по който да я приложи. Вжтръшниятъ гласъ въ него ще му каже, да удари ли нъкой човъкъ, и ако тръбва да го удари, колко удара сж нужни. Ако му заповъда началството да удари 25 тояги, вжтръшниятъ му гласъ може да каже, че за този човъкъ сж достатъчни само двъ тояги. Нека той послуша своя вжтрешень глась, чрезъ който именно Богъ, му говори. Двата удара ще донесатъ благословение, както на провинилия се, така и на самия стражарь. Тръбва ли слъдъ всичко това този стражарь да се безпокои, че не е изпълнилъ заповъдъта, както тръбва? Пръдставете си, че нъкой човых тръгне отъ градъ на градъ да проповъдва Словото Божие, но хванатъ го нъкждъ стражари и го заведатъ въ участъка. Приставътъ издава заповъдь да набиятъ този проповъдникъ добръ и тогава да го пуснатъ. Обаче, единъ отъ стражарить въ участъка разбира положението на този човъкъ и му казва: нъма какво да те бия, върви си, свободенъ си! Приставътъ не знае, какво ще прави стражарьтъ, но въ този моментъ съзнанието му се пробужда, и той извиква стражара и му казва: пусни онзи човъкъ тамъ! Нишо опасно нъма въ неговата работа.

Казвамъ: свътътъ, въ който живъете, не е свътъ на произволи. Той е разуменъ свътъ, и ние сме заобиколени съ множество разумни сжщества. Не мислете, че като ходите тукъ-тамъ, вие сте свободни да вършите, каквото искате. Тръбва да знаете, че каквото вършите и дъто ходите, вие не сте сами. За всъка ваша работа сж опръдълени множество свидътели, които слъдятъ, какъ и при какви условия вършите зададената работа. Опръдълено количество отъ тия разумни сжщества взиматъ участие заедно съ васъ въ вашата работа. Тъ могатъ да бждатъ единъ, двама, три-

ма или повече, но ако имате деветь помощници, вие ще бждете гениаленъ човъкъ и ще можете да работите въ всички изкуства. Затова, именно, първата ви задача е да спечелите благоволението на тия сжщества. Ученикътъ тръбва да бжде разумень, да спечели любовьта на своя учитель, за да може той да му разкрие тайнитъ на природата. Като се говори за учитель, азъ подразбирамъ учителить по музика, по изкуствата и по разнить отрасли на науката. Не мислете, че е лесно да придобиете знания по извъстенъ отрасълъ на науката, или на изкуствата. Запримъръ, нъкой ученикъ може да е способенъ по музика, по литература или поезия, но ако не дойде нъкой учитель по съотвътния пръдметъ да запали свъщьта на това чувство, или на тази способность, ученикътъ така ще си остане. Тъй щото, каквато способность и да има ученикътъ въ себе си, било по науката, или въ духовно отношение, ако той не намъри своя учитель по този пръдметъ, който да запали свъщьта на неговото съзнание, той ще си остане обикновенъ ученикъ. И когато ученикътъ се приготви и изучи пръдаденитъ уроци отъ своя учитель, той се подлага на изпитъ. Сжщото нъщо бъще и съ Христа. Той получи много уроци отъ невидимия свътъ чръзъ хората, и докато ги учеше, ангелить бъха далечъ отъ Него. Щомъ научи уроцить си и издържа изпитъ по тъхъ, ангелить дойдоха да Му служатъ.

И тъй, първото нѣщо, което трѣбва да знаете, е слѣдното: докато сте въ страдания и изпитания, вие се намирате въ пустинята. Три изпита ще ви се дадатъ въ пустинята. Първо ще се постави на изпитъ вашата вжтрѣшна гордость, като ви засгавятъ да прѣвърнете камънитѣ на хлѣбъ. Вториятъ изпитъ ще бжде по отношение на вашето щестлавие. Ще ви поставятъ горѣ на храма и оттамъ ще ви накаратъ да се хвърлите. безъ да пострадате, за да покажете на хората, че сте праведенъ човѣкъ. При третия изпитъ ще ви поставеденъ човѣкъ. При третия изпитъ ще ви поставеденъ

на планината, отдъто ще ви покажатъ всичун царства и ще ви кажатъ, че ако се поклоните на сатаната, ще придобиете всички тия царства. Обаче, истинскиять ученикъ, който е изучиль уронить си, знае, че при обикновени условия камънить на хльбъ не ставатъ; отъ храма не може да се хвърли на земята неповръденъ и отъ планината царства не се пръвзиматъ. Великиятъ Учитель на човъчеството, Христосъ, когото невидимиятъ свътъ постави на тъзи изпити, отговори: "Не само съ жльбъ може да се живье, но и съ всько разумно слово, което излиза отъ устата на Отца." Когато сатаната му каза, че, ако му се поклони, ше притежава всички земни царства. Той му отговори: "Махни се отъ мене, сатана, защото всички парства горъ на небето, както и долу на земята, сж Божии, и само Той разполага съ тѣхъ. " Cera и вие седите на планината, искате да станете пръвъ министъръ въ България. Намърите ли се въ това положение, тръбва да знаете, че сатаната е пръдъ васъ, иска да му се поклоните, за да ви даде министерско кресло. Така могатъ да мислятъ само профанить, които не разбирать великить закони на живота. Човъкътъ на новить идеи е разуменъ, безстрашенъ. Той знае, че това, което ние, като хора, пръдполагаме и очакваме, не става всъкога. Въ живота има закони, споредъ които става точно това, което е опръдълено, а не това, което ние мислимъ. Туй, което вче никога на сте мислили, става; туй, което сте мислили, не става. Когато се жазва, че нъщата ставатъ така, както сж опръдълени, вие мислите, че тъ ставатъ, споредъ какочаквате. Не. нъщата не ставатъ, както вие мислите. Могатъ да се наведатъ редъ факти и данни отъ обществения, отъ политическия и отъ духовния животъ на хората отъ лото, както и отъ новить връмена, отъ които се вижда, че ония, които сж мислили, че отъ тъхъ нищо нъма да стане, сж ставали видни хора: държавници, учени, философи; тия пъкъ, които сж оча-

квали отъ себе си много, нищо не сж направили. Единъ отъ виднитъ английски писатели Карлайлъ, слѣдъ като изпадналъ въ голѣмо огчаяние отъ себе си, пръкаралъ три дни въ мжки и ръшилъ найпослъ да се самоубие. Въ това връме, обаче, му дохожда мисъльта да се обърне къмъ Бога, дапоиска отъ Него просвътление и помощь. Като отговоръ на тази молитва, той дохожда въ просвътление и написва едно отъ най-хубавить си произведения. Обаче, тръбвало е този писатель да мине пръзъ това изпитание, пръзъ този вжтръшенъ. огънь, за да се пробуди неговото съзнание. И затова, ако питате, защо сж страданията въ свъта, казвамъ: страданията иматъ велико пръдназначение. Чръзъ тъхъ хората се домогватъ до великата философия на живота. Който не страда, отъ него човъкъ не става. Това не подразбира, че хората тръбва изкуствено да си пръдизвикватъ страдания, но има разумни страдания, които тръбва да се приематъ по сжщия начинъ, както се приематъ и радостить. За насъ страданията и радостить тръбва да бждатъ еднакво приети. Дойде ли една радость, благодарете на Бога. Дойде ли едно страдание, пакъ благодарете на Бога. Правите ли разлика между радостить и страданията, като приемате първитъ съ благодарность, а вторитъ съ недоволство, това показва, че вие не разбирате великия Божи Законъ. Разумнитъ страдания идатъ отъ Господа. Тръбва ли тогава да се оплаквате, че Господъ ви изпраща страдания? Ако се оплаквате. вие сте въ положението на тиганя, който циганинътъ калайдисва. Пръдставете си, че нъкой тиганъ има съзнание, и вие го дадете въ ржцътъ на единъ циганинъ да го калайдиса. Циганинътъ найпърво го изчиства съ пъсъкъ и парцалъ, да пръмахне всички мазнини и нечистотии. Послъ го поставя на огъня, като сипва въ него малко нишадъръ. И най-послъ туря отгоръ калай, да го калайдиса. Какво тръбва да каже този тиганъ, слъдъ като пратърпи толкова търкания, толкова нагорещавания на огъня? Той казва: какво иска този циганинъ отъ мене, като ме поставя на толкова страдания и изпитания? Циганинътъ казва: азъ искамъ на бждешъ чистъ, почтенъ, да бждешъ годенъ за работа на своя господарь. И тъй, страдате ли, ще знаете, че сте въ ржцътъ на циганина, който ви чисти и калайдисва отгоръ.

Сега азъ не говоря за величието на вашата душа, но за човъка, който днесъ се сръща на земята. Азъ говоря външно за човъка, който тръбва да пръмине пръзъ редъ страдания, за да може низшето въ него да се подчини на висшето.

Отъ всички съвръменни хора днесъ се изисква положителна философия, положителна логика. Това се придобива съ връме, когато човъкъ се добере до истинската, до Божествената наука. Запримъръ, като се разгледа ржката на нъкой човъкъ, отъ формата, отъ нейния строежъ, както и отъ дължината на пръстить ѝ, може да се сжди за живота на неговить дъди и прадъди. Запримъръ, на нъкои хора тръбва да се продължаватъ показалцить, на други третить пръсти, на четвърти — безименнитъ и т. н. За това, обаче, се изи-скватъ голъми усилия. Забълъзано е, напримъръ, че рживтв на крадцитв сж дълги, а на убий-цитв — кжси. Не правете общи заключения, че който има дълги ржцъ, той е крадецъ, или който има кжси ржцъ, е убиецъ. Язъ само изяснявамъ закона. Ако признакътъ, че нъкой човъкъ е крадецъ, сжществува, не само на ржцътъ, но още и на главата, и на лицето му, тогава само може да се каже съ положителность, че той е крадецъ. Причината за продължение ржцътъ на крадеца се дължи на факта, че той дълго врѣме е проектиралъ своята мисъль къмъ ржцътъ си, вслъдствие на което въ тази часть, именно, е прииждала повече кръвь. Яко крадецътъ, безъ да знае законить, е могълъ несъзнателно да продължи своитъ ржцъ, защо гениалниятъ човъкъ, съ своего знание и усилие на волята, да не може да

продължи единъ отъ своитъ пръсти? Искате лиз да продължите нъкой отъ своитъ пръсти, измърете пръдварително дължината на всъка негова фаланга и, слъдъ извъстно усилие и раоота върху себе си, измърете, съ колко е станало продълже нието. Ако въ кратко връме успъете да продължите пръста си съ единъ или два милиметра, вие сте талантливъ човъкъ. Обаче, ако слъдъ десетгодишна продължителна работа не успъете да продължите пръста си нито съ половинъ милиметъръ, вие сте човъкъ безъ воля, безъ чувства и безъ мисъль. Въ такъвъ случай не се самозаблуждавайте въ себе си. Нъкой казва: не зная, защо ноктитъ ми много растатъ. Щомъ не знаешъ, защоноктить ти растать, това е механически процесъ. Ние не говоримъ за механическитъ процеси. Запримъръ, сглобяването на нъколко дъски въ видъ на каца и опасването имъ съ нъколко обржчи е механически процесъ. Самата каца нема съзнание. Смисълътъ на живота не сели въ механическото нареждане на дъскитъ. Въ органическия нъма механически процеси. Тамъ всъка клътка, встки атомъ, встки йонъ тртбва да бждатъ въ хармония съ другитъ клътки, атоми и йони. Запримъръ, ако единъ атомъ жельзо и единъ атомъ злато влізать въ организма на ніжой човіжь, ті тръбва още съ влизането си да бждатъ въ хармония съ всички останали атоми отъ елементитъ, които съставляватъ организма. Въ органическото царство всички атоми на единъ и сжщи елементъ се различаватъ. Напримъръ, единъ атомъ желъзо се различава отъ другъ атомъ жельзо, ако първиять е миналь само пръзъ минералното царство, а вториятъ е миналъ, освънъ пръзъ минералното, още и пръзъ растителното царство. Ония пъкъ атоми желѣзо които сж минали и прѣзъ минералното, и пръзъ растителното, и пръзъ животинското царотличаватъ въ културно отношение: ства, се първитъ два. Сжщото се отнася храната, която приемаме. Запримъръ, ако вие при-

емете храна, атомитъ на която сж минали само пръзъ минералното царство, значи, тъзи атоми нънатъ нужната култура и развитие, тази храна ще се отрази връдно върху вашия организъмъ. За сега минералить изпълняватъ велика служба въ живота; тъ служатъ като орждия на природата, ь кристализиратъ материята и сж центъръ на извыстень родь сили Сльдь тыхь идать растенията, които отъ своя страна приготвя живата материя въ природата. Послъ идатъ животнитъ, които обработватъ специфиченъ родъ материя, докато найпослъ се дойде и до човъка. Човъкъ пъкъ приготвя материята на мислить и чувствата, отъ които ще се ползуватъ възвишенитъ сжщества. Въ това отношение хората се намиратъ въ една брика за чорапи, дето приготвять материали за обличането и обуването на разумното бждеще покольние. Значи, съвръменната култура и съвръменнить хора приготвять онази материя, отъ която за въ бждеще напръдналитъ души ще приготвять своить тыла.

Казвамъ: като знаете тъзи нъща, вие ще можете съзнателно да продължите вашитъ пръсти. Запримъръ, ако вашиятъ показалецъ е дълъгъ 7 см. и вие искате да слъдвате математика, не ще можете. Защо? Човъкъ съ показалецъ дълъгъ 7 см., не може да слъдва математика. Всичко друго може да слъдва, но не и математика. Значи, за всъка наука има опръдълени данни, специфични бълъзи, които благоприятствуватъ за нейното развитие. Пръстить на разнить учени хори, както и на художницить и артистить, сж различно устроени. Ше видите, че у виднить музиканти пръстить сж развити точно толкова, колкото е мърката, падена отъ природата. Всъко външно развитие на даденъ органъ отговаря и на вжтръшнитъ качества и способности у човъка. Ако външниятъ свътъ не може да реагира върху нъкой човъкъ, той не може да има нито силно развитъ умъ. нито силно развито сърце, нито силно развита воля. Като се говори за воля, не се разбира своеволие, но самообладание. Който се самовлада, той тръбва да про-щава гръшкитъ на хората, а главно да се учи отъ тъхъ. Такъвъ човъкъ никого не сжди. Затова е казано: "Не сждеге, за да не бждете сждени!" Свътътъ, въ който живъемъ, е добръ устроенъ; той е хармониченъ свътъ. По-хубавъ свътъ отъ него нъма. Когато казваме, че въ свъта сжществува дисхармония, тя е внесена отъ хората. Значи, дисхармонията се дължи на самитъ насъ. Страдания и скърби, които не сж отъ Бога, се дължатъ пакъ на насъ. Тъй щото, когато се говори за мирова скръбь, въ сжщность такава скръбъ не сжществува. Мировата скръбь е резултатъ на това, че хората не сж изпълнили волята Божия Казвате: навредъ ли сжществуватъ страданията? Дъто, хората не изпълняватъ волята Божия, страданията се явяватъ като естествени послъдствия на това неизпълнение.

Що е гръхътъ? - Резултатъ отъ неизпълнение волята Божия. Гръхътъ сжществува само на земята. но не и на другитъ планети на слънчевата система, понеже тамъ сжществата сж високо устроени. Ако на крадеца се пръдложи цъла планина, пълна съ злато ще се яви ли желание въ него да краде? Той вече нъма поводъ да краде. Желанието му за пари, за злато е напълно задоволено. Яко пръдъ алчностьта на нъкой човъкъ се сложи цълага земя, каго владение, той веднага ше започне да мисли, какъвъ постъ да заеме въ свъта, какъ да разработи тази земя и т. н. Той ще намъри хиляди работници, които да обработватъ тази земя. Значи, човъкъ върши пръстжпления само тогава. когато му липсва нъщо. Задоволятъ ли се неговитъ желания, той се отказва отъ всъкакви пръстипления. Пръстипницитъ сж най-дребнавитъ хора, бубулечици, които нѣматъ никаква идея. Който мисли, че не може безъ пари, безъ удоволствия въ живота, той е бубулечица. Човъкъ може да живъе и

безъ пари, и безъ удоволствия и пакъ да бжде ученъ и богатъ. Нъма по-голъмо богатство за човъка огъ неговия животъ. Животътъ на човъка и съ милиони не може да се откупи. Съвръменнитъ учени, философи и писатели учагъ хората, какъ по-лесно да пръкаратъ живота си, какъ да придобиятъ по-гольми богатства. Споредъ менъ задачата на ученить и на философить е да покажать на хората начинъ, какъ да живъятъ правилно. Цъльта на човъшкия живогъ не се заключава въ придобиване на богатства, защото богатството, паритъ хората сами ги създадоха. Днесъ въ свъта има около сто милиарда злато; ако речемъ да го раздълимъ на единъ милиардъ хора, на всъки човъкъ ще се падне по сто лева. Значи, всъки човъкъ има право само на сто лева, които сж резултатъ на труда на хората отъ миналитъ поколъния. Дойде нъкой при мене, иска ми 2,000 лева на заемъ. Казвамъ: ти имашъ право само на сто лева, не повече. Отдъ ще се взематъ останалитъ пари, които ти искашъ? Ето защо, всички хора тръбва да се впретнатъ на работа, разумно да използуватъ живота и силитъ които Богъ имъ е далъ, за да иматъ придобивки, били тъ материални или духовни. Казвате: нали оремъ, копаемъ, защо не сме богати? Казвамъ: не е достатъчно човъкъ само да оре и да копае. Истински работникъ е този, който освънъ, че оре и копае, работи още и за напръдъка на цълото човъчество. Благодарение на усилията и работата на духовнитъ хора, отъ невидимия свътъ пристигатъ къмъ земята висши енергии и сили, които попържатъ цълия земенъ животъ. Когато майката се грижи и моли за дъцата си, по този начинъ тя сваля отъ разумния и възвищенъ свътъ съотвътни енергии за своитъ дъца. Въ това отношение родителить не тръбва да се тревожатъ, какъ ще пръкаратъ дъцата имъ, но тоъбва да се молятъ, да мислятъ и да работятъ усилено за тъхъ. Молитвитъ на хората сж необходими за сваляне висши енергии отъ невидимия свътъ. Тъзи енергии се използувать за развитието на цѣлото човѣчество. И ако съврѣменнитѣ хора страдатъ, причината за това е, че имъ липсва нѣщо, че не сж заели мѣстата, които Богъ имъ е опрѣдѣлилъ. Запримѣръ, нѣкой човѣкъ е станалъ учитель, безъ да е опрѣдѣленъ за тази работа. Другъ е станалъ свещеникъ, безъ да е опрѣдѣленъ за тази работа. Трети е станалъ търговецъ, безъ да разбира нѣщо отъ търговията и т. н.

Христосъ казва: "Нъма тайна, която да не се открие". Казвате: какво ще стане съ насъ? Не е въпросъ, какво ще стане съ васъ, но какво тръбва да се прави за въ бждеще. Съвръменнитъ кора сж дошли до безизходно положение, благодарение на своето голъмо незадоволство. И който има, е недоволенъ, и който нъма, е сжщо недоволенъ. Всъки умира недоволенъ отъ живота и казва: като отидемъ на онзи свътъ, тамъ може да ни е подобръ. За кой свътъ разбиратъ тъ? Да се говори за блаженство на онзи свъгъ, безъ да сте придобили това блаженство тукъ, това е една вжтръшна самоизмама. Когато човъкъ умира, той тръбва да знае, защо умира и дъ ще отиде слъдъ смъртьта си. И ако има извъстно върую, той тръбва да знае, какво съдържа това върую въ себе: си. И ако има нъкакво изкуство, той тръбва да зное, какво съдържа то въ себе си. Ние тръбва да имаме положителна наука. За да напръдва човъкъ, той тръбва да слъдва идеала на своята душа. Докато българката сама тъчеше платната си, въ нея имаше идеалъ; откакъ пръстана сама да тъче платната си и започна да носи черни дрехи. и нейниятъ идеалъ изчезна. Като наблюдавамъ дрехить и цвътоветь на дрехить, съ които съвръменнить хора се обличать, намирамь, че ть не допринасять нищо хубаво. На нъкои хора, напримъръ, не е позволено да носятъ черни дрехи. На други не е позволено да носятъ червени дрехи. Всъки тръбва да знае, какви дрехи може да носи. Казвате, че има мода на дрехить, възприета отъ Па-

рижъ, и вие ще се обличате споредъ тази мода. Обаче, парижкатата мода не е мъродавна и за при-родата. При сегашното развитие на човъчествонай-дооръ е хората да се обличатъ съ дрежи които иматъ меки, приятни цвътове, за да се смекчаватъ чувствата имъ. Цвътоветъ на дрехитъ тръбва да бждатъ такива, че да задоволяватъ и самия човъкъ. Мнозина носятъ връзки или дрехи съ ярки, неподходещи за тъхъ цвътове, които се отразявать връдно върху тъхната нервна система. Носять ли дрехи съ такива цвътове, отъ тъзи хора не могатъ да излъзатъ нито художници, нито музиканти, нито учени. Религиознитъ хора се облинатъ съ черни дрехи, но работитъ имъ не вървятъ лобръ. Всъки цвътъ има свое пръдназначение, което ученитъ хора знаятъ. Напримъръ, зелениятъ цвътъ е материалистически; червениятъ цвътъ е жтивенъ, той е цвътъ повече на животнитъ; портокалениятъ цвътъ е на крайния индивидуализъмъ. Единственитъ цвътове, които съотвътствуватъ на сегашното развитие на хората сж ясно-синия и ясно-жълтия. И затова, когато човъкъ се чувствува недоволенъ, нека обърне погледа си нагорѣ, къмъ небето. Синиятъ цвѣтъ на небето дѣйствува успокоително. Възприеме ли този цвътъ въ себе си. той ще се домогне до онъзи вибрации, които носятъ въ себе си животъ. Тъй щото, азъ говоря за цвътоветь не само като носители на извъстни вибрации, но и като носители на животъ. Синиятъ цвътъ внася въ човъка Истината. Тя пъкъ тонира умоветъ на хората и ги прави свободни. Законътъ на свободата отваря сърцата на хората, разширява ги и дава просторъ на човъшката воля. Истината да-ва тонъ на живота. Значи, между всички явления въ живота има неразривна връзка.

Казвамъ: вие трѣбва да изучавате всички съврѣменни науки, но трѣбва да знаете ролята на всѣка една отъ тѣхъ. Изпѣете ли една пѣсень, кажете ли една дума, правете всичко това съзнателно! Това подразбира да знаете ролята на тоно-

веть и думить, съ които си служите. Често хората казвать за нъщо: възможно е, допустимо е, мога да го направя и т. н. Изговаряте ли тъзи думи въ тъхния общъ смисълъ, нищо нъма да постигнете. Искате ли, напримъръ, да направите думата "мога" мощна, пръдъ нея тръбва да поставите личного мъстоимение "азъ": иначе, буквата "м" въ думата мога означава смърть. Това значи, че всичко можете да направите, но слъдъ като умрете. Казвамъ: ако като поетъ, като художникъ или като музикантъ, вие не сте могли да направите нъщо, докато сте живъли на земята, та като умрете ли ще направите? Не се лъжете въ това! Умрете ли, ще ви направять единъ паметникъ и нищо повече. Обаче, кажете ли "азъ мога", вие ще опитате плодоветь на вашия трудъ. Вие не тръбва да умирате, че тогава да дойдатъ хората и да кажатъ: Богъ да прости този човъкъ. Поне едно благо ни остави! Ние благодаримъ за такива пожелания-Богъ да ни прости! Чуете ли да казватъ хората за васъ така, станете отъ гроба и кажете: не желая да ми пожелавате това нъщо, но елате да седнемъ всички заедно, да си поговоримъ, датви дамъ едно угощение, и Богъ да ни благослови всички! Получите ли Божието бдагословение, вие всички ще си попъете и поговорите музикално.

И тъй, първото нѣщо, което трѣбва да имате прѣдъ видъ въ български езикъ, е да знаете значението на буквитъ. Напримѣръ, буквата "и" е свързана съ ума; буквата "а"— съ сърцето, а буквата "е"— съ волята. Ако си служите съ тия три звука при пѣнието, вие ще можете да се лѣкувате съ тѣхъ. Служете си съ буквата "и", но не я поставяйте въ междуметието "ихъ". Когато имате голѣмо неразположение, и дойде нѣкой при васъ, изпѣйте звука "и", а слѣдъ това изговорете думата Истина. Значи, всѣка буква съдържа нѣщо тайно въ себе си. Това показва, че тайнитѣ работи въ нашия животъ тръбва да се проучаватъ. Всички хора искатъ да бждатъ талантливи, гени-

ални, но талантитъ, гениалностьта се обуславятъ. оть много неща. Ако човекъ има неджзи и недостатъци, той не може да бжде талантливъ, а още поналко гениаленъ. Талангливитъ, както и гениални-🛨 хэра нъматъ никакви недостатъци, никакви недж**м.** Споредъ васъ, и талангливитъ, и гениалнитъ хораимагь недостатъци и слабости. Не талантливиятъ и гениалниятъ човъкъ не тръбва да иматъ никакви слабости. Талантливиять и гениалниять човыкъ, за да бждатъ такива, всичкитъ имъ органи и чувства тръбва да сж добръ развити. Казвате занакого, че е талангливь човькь, но има извъстни. слабости. Ако, наистина, този човъкъ е талантливъ това разбира, че поне областьта, въ която той е развилъ своя талантъ, е свободна отъ всъкакви: слабости и неджзи.

"Нъма тайна, която да не се разкрие".

За изяснение на тази мисъль, ще приведа нъщо отъ живота на Мойсея. Мойсей бъще ученъ човъкъ; той разполагаше съ всичката тогавашна мждрость, но си позволи да убие единъ египтянинъ, за да има доброто мнъние на народа си. Обаче, слъдъ това той тръбваще дълго връме да изкупва своя гръхъ. Той мислъше, че неговото пръстжпление е скрито, но не излъзе така. Единъ день, когато двама евреи се биеха. Мойсей отиде да ги примири, но единъ отъ тъхъ се обърна къмъ него съ думить: "Какво мислишъ да правишъ, и насъ ли искашъ да убиешъ, като онзи египтянинъ?" Тогава Мойсей избъга и отиде въ пустинята, дъто пръкара цъли 40 години между овцить, отъ които се учеше. 40 години ангелъ Господенъ дойде при него и му каза: "Чухъ скърбитъ и страданията на твоя народъ, затова ти ще отидешъ ги освободишъ". Мойсей бъще смиренъ човъкъ, затова каза на ангела: "Пратете нъкой другъ вмъсто менъ. Язъ съмъ негоденъ за тази работа".-Не, ти ще отидешъ. Питамъ: вие пасли ли сте като Мойсея 40 години овцить? Мойсей, такъвъ голъмъ държазникъ, тръбваще 40 години да пръкара въ пустинята, да пасе овцить. Едно липсваше на Мойсея, и той го научи отъ овцить. Овцить, ко- ито той пасе цьли 40 години, пръдставя израилския народъ. Чръзъ тъхъ той опитваше душить на всички евреи, които умираха въ Египетъ, защото се вселяваха въ овцить.

Казвате: възможно ли е човъкъ да влъзе въ една овца! Питамъ: ако нъкой човъкъ влъзе въ касата на единъ богаташъ да го обере, това не е ли по-срамно, отколкото душата на нъкой човъкъ да влъзе въ една овца? Човъкъ може да влъзе въ овцата, а може и да излъзе: като душа, той е свобвденъ да постжпва, както иска. Това не значи, че той остава завинаги свързанъ съ овцата. При това не мислеге, че овцата и въ невидимия свътъ пръдставя това, каквото и въ физическия. Въ невидимия свътъ овцитъ живъятъ колективно, и тамъ тъ иматъ своя специална философия. Казвате: овцитъ сж създадени, за да услужватъ на човъка, като му даватъ вълна, месо и млъко. Наистина, овцитъ даватъ много нъщо на човъка, но за всичко това се държи точна смътка. Когато овцата срещне онзи, комуто е давала своята вълна, своето млъко и месо, тя казва: Иване, връме е вече ти да ми върнешъ това, което едно връме ти дадохъ! Яко Иванъ не иска доброволно да върне това, което е взелъ огъ овцата, въ другъ животъ тъ ще смѣнягъ мѣстата си: овцата ще дойде на неговото мъсто, а той ще заеме мъстото на овцата. — Възможно ли е да стане това? Питамъ: ако това ви се вижда невъзможно, какъ можа чозѣкътъ, създаденъ по образъ и подобие Божие, да стане пръстжпникъ? Какъ може ангелътъ, който живъе на небето чистъ и светъ животъ, като слъзе на земята, да стане змия и да изкуси първата жена въ рая? Яко единъ ангелъ може да стане змия, защо човъкъ да на стане овца? По-низкитъ форми въ живота показватъ, че нъкога е станало деградиране съ нъкои отъ възвишенитъ сжщества. Въ това отношение тръбва да знаете, че ако човъкъ не живъе по законитъ на Бога, той може па се деградира. Това не тръбва да ви плаши, но тръбва да знаете, че единствениятъ въченъ и въбенъ законъ седи въ изпълнение волята Божия. Изпълнява ли човъкъ волята Божия, той вижда, че всичко въ свъта е красиво. Защо? — Защото свътыть е създадень отъ Бога. Азъ бихъ пръдпочелъ па живъя въ кжщата на една овца, отколкото въ жжщата на единъ богатъ, но пръстжпенъ човъкъ. Азъ съмъ живълъ между озцитъ и зная, какво има въ тъхъ. Тъ иматъ отлично сърце. Тамъ, въто има добро сърце, не липсваи култура. Азъ бихъ желалъ хората да иматъ благородни сърца като овцить. Що се отнася до ума имъ, казвамъ: по умъ човъкъ седи по-горъ отъ овцата, но по сърце овцата седи по горъ отъ човъка. Затова, именно, Христосъ казва: "Моитъ овци" Значи, на съвръменнитъ хора липсва едно отъ качествата на овцить, заради което ть тръбва да живъятъ между тъхъ, да придобиятъ това качество.

И тъй, великата задача на живота седи въ разбиране великия Божественъ законъ. Разберете ли този законъ, вие ще се доберете до тази велика наука да познавате себе си, да знаете значението на вашить външни и вжтръшни органи. Знаете ли значението на вашитъ органи, вие ще можете чръзъ тази наука да ги поставите въ пълна взаимна хармония. Знайте, че всички органи. които съставять нашего тъло, отъ най-гольми до най-малки, иматъ велико пръдназначение. Отъ тьзи органи зависи нашего бждеще. Когато човъкъ се обърне къмъ Бога, той тръбва да измъни състоянието на своитъ вжтръшни и външни органи, да внесе въ тъхъ извъстно подобрение; сжщо така и въ своитъ възгледи той тръбва да внесе раформа, да стане съвършено новъ човъкъ. Това значи да бжде човъкъ разуменъ. Велика е природата, и ние ответкидт можемъ да черпимъзнания. Запримъръ, Библията, като книга е важна въ това отношение, че въ нея сж събрани опитностить и знанията на хората отъ репъ покольния насамъ. Въ тази книга е изложенъ животя и учението на Христа, макаръ и въ съкратена форма, но който има просвътенъ умъи чисто сърце, той може да се учи отъ всичко, което е изнесено тамъ. Просвътениятъ човъкъ се учи отъ всичко; въ всички явления той намира непръривна връзка. По тази връзка той сжди за онази цълокупность на живота, която се изразява въ цълата природа, въ цълия козмосъ.

Христосъ казва: "Нѣма тайна, която да не се. разкрие." Това е само за разумния човъкъ. Обаче, когато човъкъ изгуби своето съзнание, както и пжтя къмъ Бога, той ще се намъри въ тайнитъ на живота. Тайнить ньща сж само за глупавить, а явнить — за разумнить хора. Тъй щото, искате ли да ви се разкриятъ тайнитъ на живота, да придобиете стабилность, вие тръбва да бждете ученици. Не се грижете да си осигурите мъста за онзи свътъ. Мнозина казватъ: да се осигуримъ, да си купимъ мъста, дъто ще ни закопаятъ. Не се грижете за това. - Яма искаме да бждемъ близко до нашитъ майки и бащи. Казвамъ: ако търсите вашить майки и бащи, вашить баби и дъди по гробищата, вие се самоизлъгвате. Душитъ на хората не оставатъ на земята. Ярахангелъ Михаилъ. има грижа за това; той ще опръдъли мъстото на встка душа. На васъ пръдстои да се приготвите. за този день, когато Ярахангелъ Михаилъ ще дойде, ще похлопа на вратата ви и ще каже: излъзте вие, културнить хора, отъ своить стари кжщи!

Сега доброто съме, за което говори Христосъ въ прочетената глава, пръдставя разумнитъ хора, които разбиратъ Божия Законъ. Които не разбиратъ Божия Законъ, тъ пръдставятъ съмената, които сж паднали на пжтя, на пъсъчливата почва и между трънстъ. Като знаете това, не се лъжете, че имате Божия Духъ въ себе си. Идването на Духа Божий въ човъка пръдставя продължителенъ процесъ на разширение и на придобиване на свътлина. Постоянна свътлина тръбва да има човъкъ! Той тръбва да расте отъ

слава въ слава, огъ свътлина въ свътлина и отъ поброта въ доброта. Нъкой казва: азъ имамъ Божията Любовь. Въ тази любовь има градация. Започне ли човъкъ да придобива Божията Любовь, той постепенно се разширява, докато събере всички хора въ себе си. Засега въ сърцата на хората нъма мъсто за всички. Не е достатъчно човъкъ само да обича хората, но той тръбва да бжде въ връзка съ тъхъ, както и съ ангелитъ, да почувствува и тъхната любовь и култура.

Казвате: еди-кои си хора сж заблудени. Какао значи заблуденъ човъкъ? Заблудениятъ чоъкъ има на лицето си було. Обаче, хората, които наричатъ заблудени, нъматъ никакво було. Тогава нека хората, които не минаватъ за заблудени, да кажатъ, отдъ сж дошли на земята? Тъще отговорятъ, че не знаятъ. Какъ да не знаятъ? Нали не сж заблудени? Слъдователно, когато казвате, че нъкои хора сж заблудени и се занимаватъ съ глупости, вие тръбва точно да опръдълите, въ какво седи тъхното заблуждение и какви сж глупоститъ, съ които тъ се занимаватъ.

И тъй, ако всичко, което ви говоря, разглеждате въ букваленъ смисълъ, вие ще извадите отъ думитъ ми нъкаква крива философия; обаче, ако въ тъхъ разберете законитъ, които дъйствуватъ въ разумната природа, тогава ще разберете и смисъла на цълокупния животъ. Човъкъ тръбва да учи! Дойдете ли до науката, знайте, че тамъ нищо даромъ не се дава. За да придобиете Божествената наука, отъ васъ се изискватъ голъми и постоянни усилия.

Сега, впрегнете на работа вашия умъ, вашето сърце и вашата воля, ако искате да се домогнете до тайнить, които Богъ е вложилъ въ самата природа. Днесъ тайнить на Царството Божие сж скрити отъ хората, но въ Божия планъ е пръдвидено да се разкриятъ само за готовить души-

## **Кроткит**ѣ

"Блажени кроткить, защото тъ ще наслъдять земята.\*)

Думить, които се употръбявать въ ръчьта, едновръменно иматъ външенъ изразъ, както и вжтръшно съдържание и смисълъ. Стремежътъ на човъшкия духъ се заключава въ това, да разбере съдържанието и смисъла на думитъ, които съставлявать неговата ръчь. Думить приличать скжпоцънни камъни, които могатъ да се оцънятъ само отъ разумнитъ хора. Глупавитъ хора не могать да оцънявать скжпоцъннить камъни. Това виждаме въ баснята "пътелъ и алмазъ". Единъ пътелъ, като ровилъ бунището, намърилъ въ него единъ алмазъ, голъмъ като кокощо яйце. Като видълъ този лъскавъ камъкъ пръдъ себе си, той го ритналъ и казалъ: "Какъ не можахъ да изровя едно житно зрънце вмъсто този камъкъ?" Обаче, пътелътъ не знае, че ако алмазътъ се продаде. съ полученитъ пари ще може да купи жито, съ което да нахранять хиляди пътли като него. Казвате: това се отнася за пътлитъ. То се отнася за пътлигъ, но сжщевръменно се отнася и за онъзи хора, които обичатъ да ровятъ въ бунището.

Христосъ казва: "Кроткитъ ще наслъдятъ земята". Какво се разбира подъ думитъ "кротъкъ, кротость"? Кротостьта е качество на сърцето, а не на ума. Слъдователно, когато чувствата на човъка се намиратъ подъ влиянието на разумното сърце, този човъкъ е кротъкъ. Кроткиятъ човъкъ никога не бърза. Като се казва, че кроткитъ ще наслъдятъ земята, това подразбира, че тъ ще живъятъ на земята, колкото искатъ. Животътъ на съвръменнитъ хора не зависи отъ тъхъ, вслъдствие на което ние казваме, че тъ не живъятъ на земя-

<sup>\*)</sup> Mares 5:5

т. с. тъ сж нейни връменни жители. Хората ариличатъ на мухи, които влизатъ въ кжщата на нъкой богатъ човъкъ, защото искатъ да се обомъкой богатъ човъкъ, защото искатъ да се обо-гатятъ. Тъ намиратъ въ кжщата нъщо сладко, кацватъ на него и си казватъ: хубава е тази кни-га, има какво да се чете! И въ кратко връме виж-дате тази книга покрита съ студенти и съ профе-сори, като въ нъкакъвъ съвръмененъ универси-тегъ. Дойде ли господарътъ на тази кжща и види тъзи неканени гости върху книгата, той ги улавя сана по една и ги изхвърля вънъ. Питамъ: тия му-зи успъха ли да завладатъ кжщата на богаташа? Номъ богаташътъ влъзе въ кжщата си, веднага ти изхвърля навънъ. Тия гости, като излъзатъ выть, отново започватъ да разискватъ, по кой начинъ да завладъятъ кжщитъ на хората. По сжщия жачинъ и хората кацватъ на земять, но не се минава много връме, и смъртъта иде съ своитъ наназани съ сладко книги, които поставя пръдъ хо-рата. Тъ веднага се налъпватъ на тия книги, и сиъртъта ги изхвърля навънъ. Казватъ: на еди-ного си се роди дъте. Казвамъ: хората още не се раждатъ. Днесъ тъ се намиратъ въ положението на мухитъ, които още не живъятъ съзнателенъ животъ. Тъ се качватъ на мухоловкитъ, дъто наиратъ своята смърть. Тъй щого, съвовменната култура свършва живота си на мухоловкитъ.

Казвамъ: съвръменнитъ хора страдатъ, мжатъ се, защото си поставятъ великата задача да

Казвамъ: съвръменнить хора страдатъ, мжчатъ се, защото си поставятъ великата задача да
завладатъ земята. Тъ тръбва да се откажатъ отъ
този стремежъ. По какъвъ начинъ? — Като се домогнатъ до висшия разуменъ животъ. Тъ тръбва
да изучатъ законитъ на разумния животъ и споредъ тъхъ да живъятъ. Значи, задачата на съвръменнитъ хора не се заключава въ това, да завладатъ земята, но да изучатъ законитъ на разумния животъ, за да живъятъ правилно на земята. Ако сте каменарь, който чука камъни, вие се
нуждаете отъ голъмъ чукъ, който, като дигате и
слагате върху камънитъ, да ги троши на по-мал-

ки парчега. Колкото и да е голъмъ този чукъ той е на мъстото си. Философия има въ него. И каменарыть е на мъстото си, зашото знае, канъ па чупи камънитъ. Обаче, ако сте философъ и вземете единъ голъмъ чукъ, съ който да удряте въру нъкоя книга, този чукъ на мъстото си ли е? Философътъ на мъстото си ли е? Нито чукътъ е на мъстото си, нито философътъ. За да се напи-ще нъкаква философска мисъль, не се изисква чукъ, но едно малко, леко перце. Съ това перце могатъ да се пишатъ нъжни, утъщителни думи за сърцата. Питамъ: когато хората разръщаватъ важни въпроси, съ пера ли ги разръшаватъ, или съчукове? Когато въ нъкой домъ има споръ за нъщо, перото ли разръшава спора, или чука? Когато между ученици и учители има споръ, недоразумения, перото ли разръщава тия въпроси, или чука? Когато между военнить има споръ, несъгласия, перото ли разръшава спера и несъгласията, или чука? Когато между свещеници, проповъдници и владици има разногласие, перото ли разръшава разногласията, или чука? На тъзи въпроси вие сами ще отговорите.

"Кроткитъ ще наслъдятъ земята." Ако искате да разберете дълбокия смисълъ на гумитъ които Христосъ е вложилъ въ този стихъ, вие тръбва да оставите настрана вашитъ схващания и знания за живота; сжщевръменно тръбва да се откажете отъ мисъльта, че сте достигнали върха на знанието и нъма какво повече да достигате. Който мисли, че е достигналъ върха на знанието и нъма повече какво да учи, той самъ си приготовлява нешастието.

Сега, като максими въ живота, поставямъ слъднитъ положения: начало на Божествения животъ е духовниятъ; начало на духовния животъ е религиозниятъ; начало на религиозния животъ е магериализмътъ; начало на материализма е смъртъта. Ако разгледаме тия положения въ обратенъ редъ, ще имаме слъдното: начало на смъртъ-

жа е материализмътъ; начало на материализма е религията. Значи, материалистить сж., най религи-ознить хора. По-религиозни хора отъ материали-стить ньма. Тъ се държать здраво за своить убъждения, готови сж да умратъ за тъхъ, но не отстжпватъ. Кой богаташъ не умира за своята каса? Кой чиновникъ отъ пощата, като носи въ чантата си два три милиона лева, не е готовъ да го пръбиять на пжтя съ камъни, но да не даде парить? Той казва: само ако ме убиете, можете да вземете паритъ. Какво показва това? Това е религиозно убъждение, за което той умира. Казвамъ: краятъ на духовния животъ е религиозниятъ. Значи, ако мислите, че сте много религиозенъ, вие сте въ края на вашия духовенъ живогъ, т. е. намирате се въ низходеща степень на вашето развитие. Тогава вие ставате религиозенъ човъкъ. Що е ре-лигия? Религията е мъртва черупка, въ която влизатъ само тия хора, които нъматъ какво да правять. Тъ вървать въ формить на нъщата. Казвате: защо хората бъгатъ отъ черковить? Не вър-ватъ ли въ Бога? Питамъ: нима хората непръмен-но тръбва да седятъ въ черковитъ? Пръди всичко черковата не е създадена за душата. Тя не може да служи на душата. Ако, наистина, черковата е необходимость за душата, питамъ: коя бъше първата черкова, въ която се молъше Адамъ? Можете ли да кажете, дали тя бъще православна, евантелска, католическа, теософска или друга нѣкак-ва? Имаше ли черкова по това врѣме? Дѣ се молъше Адамъ? Имаше ли икони и кандила? Адамъ признаваще само Единъ Живъ образъ, на който се кланяше. Всъка сутринь Богъ посъщаваше Ада-ма и го извикваше: "Адаме, тукъ ли си?" Той из-лизаше пръдъ Бога и Му се покланяше. Обаче, когато Адамъ сгръши, Богъ го извика за послъденъ пжть, но той се скри отъ Лицето Му, не «смъеше да се покаже. Слъдователно, когато нъкой каже, че е религиозенъ човъкъ, питамъ го: ти чувашъ ли всъка сутринь гласа на Бога въ твоята райска градина? Ако имашъ райска градина, въ която да чувашъ гласа на Бога, ти имашъ и религия; нъмашъ ли такава райска градина, нъмашъ и религия. Когато хората изгубиха рая. тъси направиха черкова, да се забавляватъ; подъ думата "църква" се разбира общение на душата съ Бога. Съвръменнитъ хора изпадатъ въ комично положение. Когато нъкой изгуби баща си, той туря портрета му на първо мъсто и започва да се кляна изго казва: брагороватъ

ня на умрѣлия си баща, като казва: благороденъчовѣкъ бѣше моятъ баща! Питамъ: дѣ се крие благородството на твоя умрѣлъ баща? Или, изобщо, въ какво се заключава благородството на умрълитъ хора, или на хората, които умиратъ? Казвате: справедливъ човъкъ бъще моятъ баща, пъленъ съ добродътели. Дъ отидоха тия добродътели? Яко добродътелитъ могатъ да се стопятъ като ледъ, да се пръвърнатъ въ вода и да отидатъ въ черната земя, какви добродътели сж тъ?—Моятъ баща бъще духовенъ човъкъ.—Да, твоятъ баща бъще на края на своя духовенъ животъ, на края на своя религиозенъ животъ, на края на своя материалистиченъ животъ, вслъдствие на коетотой умръ. Ако човъкъ се ражда като ангелъ, той тръбва да запази това свое състояние пръзъ цълия си животъ. Какъ може да запази своето състояние?-Човзъ волята си, човзъ своето сърце и чръзъ своя умъ. Защо сж волята, сърцето и умътъ на човъка, ако чръзъ тъхъ той не може да запа-зи състоянието си, съ което се е родилъ, както и благата, които Богъ му е далъ въ началото на неговия животъ?

Мнозина ще запитать: какъ е създаденъ свъта? Какъ е създаденъ човъкъ? — Не е въпросъ, какъ е създаденъ човъкъ, нито е въпросъ, какъ е създаденъ свъта, но за насъ е важно, че свътътъ сжществува. Какъ е създаденъ свътътъ, това не знаятъ всички, но всички знаятъ, че свътътъ сжществува. Защо? Защото, когато Богъ създаваще свъта, ние не бъхие при Него. Сжществуватъ редъ теории на учени хора върху създа-

ването на свъта, но нека дойде единъ отъ тия учени да ни покаже едно клише, останало отъ създаването на свъта. Въ първа глава на Битието се казва, че Богъ направи небето и земята. Значи. Той ги направи, но не ги създаде. Това подразбира, че Богъ ги направи видими. Вътози смисълъ земята не е мъртво тъло. Тя е живо тъло. върху кората на което живъемъ. Яко бихте погледнали земята съ очитъ на ясновидеца, вие бихте я видъли като красива жена, наша майка, въ която живъемъ ние, хората, и които тя често потупва, понеже не изпълняватъ службата си, както тръбва. По отношение величината на земята хората пръдставляватъ малки бубулечици. Когато нъкоя отъ тия бубулечици не слуша майката-земя, тя я чукне съ единия си пръстъ. и бубулечицата отхвръква далечъ нъкждъ въ пространството. Слъдъ това останалитъ бубулечици казватъ: едикоя си бубулечица умръла. Защо умръла тази бубулечица—човъкъ? Понеже билъ недоволенъ, че нъмалъ знания, нъмалъ богатства и т. н. Земята казва: слушай, синко, понеже си дошълъ при мене да се учишъ, ще живъешъ тукъ, докато израснешъ, и слъдъ това ще те изпратя на слънцето да се учишъ. Слънцето е грамадно тъло, милионъ и половина пжти по гольмо отъ нашата майка -земя. Нъкой казва: гольмо нешастие ме сполеть, но нъма какво да се прави, тъй е писалъ Господъ. Не, Господъ никога не се звнимава съ нешастията на хората. Вернъжъ човъкъ е дошълъ на земята, той тръбва да знае, че тя е негова възпитателка. Тя казва: каквото ти е нужно въ живота, отъ мене искай. Азъ ще ти дамъ и жито, и царевица, и ябълки, и круши, и бонбони, но отъ тебе искемъ да учишъ и да слушашъ. Не учишъ ли и не слушашъ ли, моятъ пръстъ ще те чукне, и ти ще умрешъ. Сега всички учени, философи, проповъдници, свещеници, владици умиратъ, а хората казватъ, че сж отишли на онзи свътъ. Чудни сж хората, които безъ

да сж ясновидци, казватъ, че тѣхнитѣ близки отишли на онзи свѣтъ. Да подържатъ това твърдение, то е все едно слѣпиятъ да казва, че видѣлъ нѣкой неговъ познатъ да отива къмъ Витоша. Слѣпиягъ, който не вижда нѣщата, трѣбва да каже: казаха ми, че моятъ познатъ отиде на Витоша. Който вижда, само той може да каже: видѣхъ своягъ познатъ да отива къмъ Витоша.

"Кроткитъ ще наслъдятъ земята". Нъкой казва: азъ отъ кроткить ли съмъ?-- Яко бышеотъ кроткить, земята щыше да бжде твое наслыдство. Пари имашъ ли, касата ти пълна ли е? — Не е пълна. - Тогава не си отъ кроткитъ. Разумность имашъ ли? - Нъмамъ. - Пакъ не си отъ кроткитъ. Крогкиятъ човъкъ има всичко. Неговата градина е пълна съ ябълки, съ круши, съ портокали, съ лимони, съ праскови и т. н. Земята е негово наслъдство, и той разполага съ нейнитъ богатства. Нькой казва: азъ не се занимавамъ съ земни работи, азъ се занимавамъ съ стихове пиша. Казвамъ: съвръменниятъ поетъ първо съчинява, послъ пише въ ума си и най послъ пръвежда на книга. И наистина, виждаме нъкой поетъ седналъ нъкждъ, мжчи се, търси рими, съчиняза и най-послъ пръведе намисленото на книга. Значи, той пръвежда на книга, а не пише никаква поезия. Истинскиятъ поетъ е вжтръ въ него. Казвате: еди-кой си музикантъ създалъ нъщо, написалъ нъкакво велико произведение. - Не, и този музикантъ не създава самъ, но той само пръвежда Истинскиятъ музикантъ е въ него вжтръ: той диктува, а другиять отвънъ пръвежда. Казвате: този човъкъ е много религиозенъ. Защо?-По цълъ день се моли на Бога, поклони прави, чете псалмигь на Давида. Питамъ: колко срои псалми той прочете и написа? Това, което той прави, е пакъ пръвеждане. Това сж псалми на Давида, а не негови. Всъка сутоинь вие тръбва да съчините по единь псаломъ отъ себе си. Който не знае да съчинява псалми, той не знае да се моли. Първата работа, като станете сутринь, е да съчините по единъ малъкъ псаломъ и да видите, дали Богъ ще го удобри. Ако Богъ го удобри, ще го оставите въ първоначалния си видъ; нс го ли удобри, ще оставите Той да го поправи и ще го запазите въ този корегиранъ видъ. Колко псалми съчинихте досега? Ако всъка сутринь е тръбвало да съчинявате по една пъсень и да нарисувате по една картина, колко пъсни и колко картини тръбваше да имате досега? Великата Божествена наука опръдъля точно чъртить на истинския поетъ, художникъ или музикантъ. Ако се вгледате въ лицето или въ челото на такъвъ поетъ, ще видите, че отъ лицето, или отъ главата му излиза силна свътлина, и той започва да съчинява нъкое свое произведение.

Казвамъ: велико нъщо е човъшката душа! И слъдъ това хората още продължаватъ да се запитватъ, сжществува ли душа, или не. Който пита, сжществува ли душа, или не, това показва. че неговата душа е по малка отъ самия него. Този човъкъ тръбва да остави този въпросъ настрана и да не разисква върху него. Душата освътлява човъка. Всичкото знание, което той носи въ себе си отъ памти-въка, както и Любовьта, Мждоостьта и Истината, тригъ начала на живота — се криятъ, именно, въ неговата душа. Тя е складъ, хранилище на всички негови богатства. Всички трудни въпроси, които изникватъ пръдъ човъка, се ръшаватъ пакъ отъ душата. Тръбеа ли тогава да запитвате, сжществува ли душа, или не? Който не върва въ сжществуването на душата, той се намира въ края на материализма, и смъртъта е неговъ дълъ. Какво става съ този, който умира? Той изгубва всичко И слъдъ това хорага започватъ да се успокояватъ съ думитъ: ако има бждещъ животъ и сме живъли добръ, ние печелимъ; ако пъкъ нъма бждещъ животъ, нищо не губимъ. Казвамъ: ако има бждещъ животъ и не си живълъ, както тръбва, ти губишъ, понеже влизашъ въ живота на страданията. Въ този животъ ти ще бждешъ глухъ, слѣпъ, сакатъ, нѣмъ и ше се намирашъ въ вѣчна тъмнина и постоянно мжчение. Ако влѣзешъ въ духовния свѣтъ глухъ, слѣпъ, нѣмъ, сакатъ и не можешъ да продължишъ своето развитие, защо трѣбва да се излагашъ на такова мжчение? Казвате: Богъ не сжществува. Това показва, че вие не вѣрвате въ този богъ, когото сами сте създали. Началото, отъ което сме излѣзли, е Богъ. Той ни дава потикъ къмъ великото и красивото, вслѣдствие на което ние се стремимъ да бждемъ разумни, свободни, учени, щастливи, т. е. хора съ широки сърца и свѣтли умове.

Питамъ: отдъ и какъ се създаватъ тия потици у човъка? Гледате човъка, като заспи, нищонъма въ него, не се забълъзва никакъвъ потикъ. Когато спи, той нищо не разбира. Дъ е тогава истинскиятъ човъкъ? Истинскиятъ човъкъ никога не спи. Сънътъ пръдставлява раздвояване на човъшкото съзнание. Това показва, че между физическото и духовното съзнание на човъка нѣма връзка. Слъдователно, явленията отъ духовний свътъ не могатъ да се реализиратъ на земята, и обратно: явленията отъ земята не могатъ да се реализиратъ въ духовния свътъ. И затова, ако човъкъ влъзе неприготвенъ въ духовния свътъ, той ще усьти, като че пада отнъкждъ. Такова е положението на земния човъкъ, който мисли за себе си. че всичко знае. Питатъ го: отдъ идешъ?-Не зная. Кой е твоять дедо, или твоята баба отъ преди четири поколъния?-И това не зная. И колко нъщо още не знае, а се заема съ разискване върху въпроса, сжществува ли Господъ, кли не. При всичкить ваши знания, щомъ ви сполети най малкото нещастие, веднага казвате: нъма Правда въ свъта. Казвамъ: тъкмо това нещастие показва, че има Правда въ свъта.

Не мислете, че това, което ви говоря, има ньщо общо съ вашия личенъ животъ. Язъ изна-

сямъ старитъ схващания на хората отъ хиляди години насамъ. Има едно ново схващане, което тръбва да приемете, ако искате да се освободите отъстрапанията въ свъта. Освободите ли се отъ страданията и нещастията, вие едновръменно съ това ше се освободите и отъ много други нъща, които спъватъ вашето развитие. Пръдставете си, че вие сте бъденъ човъкъ и се нуждаете отъ пари. Казвате: безъ пари не може да се живъе, безъпари не може и да се работи. Така е, безъ пари не може въ този свътъ, обаче, има единъ господарь, на когото всички служатъ безъ пари и тодоброволно. Кой е този господарь? - Това сте самитъ вие. Когато човъкъ работи на себе си, иска-ли за това пари?—Не иска. Каквото ви накара този господарь, вие съ готовность работите: копаете, орете, жънете, учите – всичко това правите доброволно и гледате, да не ви изпжди само. Каквото ви накара и каквото ви даде този господарь, отъ всичко сте доволни. Слъдователно, единъдень, когото вашето съзнание се обедини съ общото съзнание на всички хора, и когато всъки човъкъ започне да работи и за другитъ, както за себе си, ще има ли тогава бъдни хора въ свъта? - Нъма да има. И ако у всъки сиромахъ има това благородство, че той никога да не помисли за касата на нъкой богаташъ, нъма ли да има разбиране и съгласие между хората? Всъки ше пръдпочита да води идеенъ животъ и да работи добросъвъстно, отколкото да обира чуждить каси. Идейниять човъкъ е взискателенъ къмъ всичко. Той може да е бъденъ, да нъма обуща и шапка на главата си, но отвънъ още ще познаете, че той е човъкъ съ идея. Ако пъкъ е богатъ, той ще се облъче съ най-хубави прехи, съ най-хубава шапка, всичко въ него ще бжде изискано. Неговото облъкло ще пръдставлява контрастъ на модата, но ще бжде изискано. Това, именно, показва, че той е идеенъ. Идейниятъ човъкъ не си позволява да ходи съ скжсани дрехи, или съ скжсани обуща. Дрехитъ му могатъ да бждагъ стари, но нъма да иматъ дупки. Яви ли се нъкаква дупка на дрехитъ му, той веднага взима мърки да я закърпи. Ако този човъкъ нъма шапка, той ще ходи гологлавъ, но никога съ скжсана шапка.

Сега, като вървите отъ видимото къмъ невидимото, питамъ: какви тръбва да бждете въ вашия вжтръшенъ животъ? Често вие не обичате хората да ви безпокоятъ. Тъкмо затова ще дойде пръдъ кжщата ви нъкой просекъ, ще похлопа на вратага ви, и като му отворите, той ще ви говори около половинъ часъ, като че ви проповъдва. За да се освободите от в него, вие ще му дадете "нъщо и ще си кажете: отдъ се намъри сега този просекъ, да ми отнеме толкова връме? Питамъ: и вие, като този просекъ, не заставате ли съ часове пръдъ Господа да Му разправяте за жена си, за дъцата си, за това-онова? Яко пъкъ сте ученъ, който е написалъ нъкакво научно съчинение, което хората не пръцъняватъ, както тръбва, вие веднага отивате при Господа и започвате да Му се оплаквате, че хората не ви разбиратъ, не могатъ да ви оцънятъ и т. н. Затова, именно, Христосъ казва: "Крогкитъ, разумнитъ ще наслъдятъ земята". Това не значи, че не тръбва да пишете, да работите, но хубаво тръбва да пишете. На поета тръбва хубаво перце, а не чукъ. На шивача тръбва хубава игла, а не чукъ. На музиканта тръбва хубавъ инструментъ, а не чукъ. За деликатнитъ работи се изискватъ деликатни инструменти, а не чукове. Всъки човъкъ ще оправи работата си съ инструменть, който отговатя на неговить знания и способности. Шивачътъ ще оправи работить си съ иглата Поетътъ ще оправи работить си съ перого. Музикантътъ ще оправи работата си съ лжка и цигулката. Земледълецътъ ще оправи работить си съ ралото и мотиката. Умнить хора съ какво ще опраять работить си: съ иглата, съ перото, съ лжка и цигулката, съ ралото и могиката, сили съ друго нъщо? Всъки човъкъ има нъщо специфично за себе си, съ което може да оправиработитъ си, но той тръбва да знае, какъ да управлява това нъщо. Той тръбва да управлява своя инструментъ така, както въщиятъ капелмайсторъуправлява съ пржчицата си своитъ музиканти.

Слъдъ освобождението на България, единъ българинъ тръгналъ да търси служба, но каквато намиралъ, все му се виждала трудна. Единъ день, като минавалъ покрай градската градина, видълъ единъ господинъ, съ пржчица въ ржка, маха изъ въздуха, управлява нѣколко музиканти. Като видълъ това нъщо, той си казалъ: ето, намърихъ една лесна работа за менъ. Като махамъ съ тази пржчица, ще мога лесно да си изкарамъ пръхраната. Този човъкъ не знае, че голъмо изкуство има въ махането на пржчицата. Ако той маха, а музикантитъ не го разбиратъ, нищо нъма да излъзе. Всъки може да вземе пржчицата и да я маха изъ въздуха, но той тръбва да знае, какъ да я маха. Встки може да вземе перото въ ржка и да пише, но ако не знае, какъ да пише, нищо нъма да излъзе.

"Кроткитъ ще наслъдятъ земята". Това значи: земята ще бжде достояние главно на кроткитъ. Защо? — Защото кроткиятъ човъкъ знае законить, чрьзъ които може да придобие Въчния Животъ. Затова хората тръбва да изучаватъ малкитъ мистерии. Една отъ задачитъ на ученицитъ е да изучаватъ малкитъ и голъмитъ мистерии въ живота. Всъки човъкъ е ученикъ, дошълъ на земята да учи. Всъки отъ васъ има майка и баща въ невидимия свътъ, които сж ви изпратили на земята да учите. Вие сте забравили ващитъ родители отъ невидимия свътъ, но като свършите земното училище, пакъ ще се върнете при тъхъ. Тамъ вие ще имъ разправяте, какво сте научили на земята, а тъ отново ще ви изпратятъ тукъ, да учите. Значи, ще има постоянно качване и слизане. Въ това отношение духовниятъ сеътъ е за напръдналитъ души. Царството Божие е за възраст--

нить, за разумнить хора, а земята е забавачница за дъцата. Всички съвръменни учени работять въ тая забавачница, за да има съ какво да се занимаватъ. Отлична забавачница е земята! Какво се учи и върху какво се говори въ духовния и въ Божествения свътъ, вие можете да сждите отъ живота на земята. Ако на земята се разисква върху толкова важни въпроси, какво остава тогава за духовния и за Божествения свътъ?

Въ една отъ миналить бесьди говорихъ, че на земята отъ връме на връме идватъ ангели, които правятъ изчисления върху разни въпроси. Напримъръ, тъ правятъ изчисление върху въпросить: колко милиона години сж необходими, докато нашата вселена дойде до своето пълно развитие? Колко милиона разумни сжщества тоъбва да работятъ пръзъ това връме въ вселената? Нашата вселена крие въ себе си възможности за развитието на разумнитъ сжщества. Единъ день, когато тъ завършатъ своето развитие, ще се създаде нова вселена. На сжщото основание, когато и нашата земя завърши своето развитие, тя. заедно съ разумнитъ сжщества, които живъятъ на нея, ще дойде до Божественото пристанище, и тамъ ще спре. Тукъ тя ще се огърси отъ всичкия си багажъ, отъ всички свои дъца, и първо тя, а слъдъ нея разумнитъ сжщества, ще се явятъ пръдъ Бога, да дадатъ отчетъ за извършената отъ тъхъ работа. Слъдъ това тъ ще получатъ нова работа. Питамъ: дъ ще бжде тогава земята? Какво

Питамъ: дъ ще бжде тогава земята? Какво ще бжде вашето състояние? Казвате: какво ще бжде състоянието ни тогава, не знаемъ; какви ще бждемъ, пакъ не знаемъ, но знаемъ; че досега сме стжпвали на земята съ краката си, и отсега нататъкъ ще стжпваме по сжщия начинъ. Че тръбъва да стжпвате на земята съ краката си, това е ваше специално схващане, но питамъ: птицитъ, рибитъ, микробитъ и редъ още живи сжщества, които живъятъ по лицето на земята, все съ крака ли стжпватъ? Кой е истинскиятъ начинъ за ходене: съ

крака, или безъ крака? Ние тръбва да дойдемъ до положението да ходимъ така, че краката ни едва да се докосватъ до земята. Сега земята се в пръвърнала на пустиня: дъто стжпи човъшки кракъ, всичко подъ него изсъхва. Въ нъколко голишния ни животъ на земята, всичко подъ насъ е изсъхнало. Всички улици, всички шосета сж покрити съ прахъ. Шосетата на съвръменнитъ културни жора сж покрити съ толкова много прахъ, че тъхнитъ учени умирагъ огъ този прахъ. И слъдъ всичко това казватъ: отлични шосета имаме! Благодарение на автомобилитъ пъкъ, хората се задушаватъ огъ тъхнитъ газове. Ямериканцитъ, напримъръ, се видъли въ чудо, какво да правятъ съ тъй много наплодилитъ се автомобили въ Чикаго. Пръдставете си една улица дълга 10 километра, по дължината на която сж наредени автомобили единъ до другъ! Тѣ сж се наплодили като рибить въ водата. Какво ще правять по-нататъкъ? Тогава ще се усъвършенствува аеропланното изкуство, и хората ще летятъ съ аероплани изъ въздуха. Значи, и въ техническия животъ всъко старо изобретение се замъства съ ново. Въпръки това, ние слушаме хората да казватъ, че старитъ вървания тръбва да се запазятъ, че старата религия тръбва да се възстанови и т. н. Ако това тръбва да бжде така, тогава нека възстановимъ първия день отъ създаването на земята. Нека възстановимъ първоначалното състояние на земята. Слъдователно, да искате възстановяване на старитъ нъща, това е неразбиране на живота. Въ свъта сжществува само единъ животъ - Божествениятъ, а всички стари религии не сж нищо друго, освънъ листа на този животъ. Утръ листата ще окапять и ще остане само дървото на живота. И духовниятъ животъ е връмененъ. Утръ и той ще оглети. Само Божествениятъ животъ е въченъ. Значи, кротостьта у човъка пръдставлява Божественото, което ще наслъди земята. Слъдователно, крогостьта, тази велика Божествена проява живъе у всъки човъкъ. Както кротостьта остава въчнона земята, така и човъкъ не тръбва да бжде листъ на дървото, макаръ че това влиза въ редана еволюцията.

И тъй, кроткиятъ човъкъ тръбва да води са-мостоятеленъ животъ. Самостоятеленъ животъ има само въ узрѣлия плодъ, който съдържа въ себе си всички възможности за развитие. Въ това отношение той се явява като символъ въ живота. Дървото пъкъ има способность да се индивидуализира. То символизира душата. Само тя има възможность да се прояви въ своята абсолютна свобода. Казвате: защо човъкъ тръбва да бжде кротъкъ? Нко човъкъ не е кротъкъ, той не може да постигне нищо. Азъ не говоря за кротостъта на овцата. Споредъ мене овцата не е кротка. Мислите ли, че парализираниятъ човъкъ, който не прави никакви пакости, е кротъкъ? Мислите ли, че змийскитъ яйца, които още не сж излюпени, сж кротки? Изможе да се каже и за човъка. Излюпете човъка и ще видите, че той не е кротъкъ. Има нъщо лошо въ човъка. Животътъ тръбва да излюпи хората, да ги разтърси, за да имъ покаже, какви сж. Казвате: условията на живота сж лоши. Условията на живота не сж лоши, но съвръменнитъ хора сж подобни на скжпоцъннитъ камъни, затова, каквото и да правите съ скжпоценните камъни. те пакъ камъни си оставатъ, макаръ и скжпоцънни.

Казвате: какъ ще познаемъ кроткиятъ човъкъ? Ще ви дамъ единъ начинъ, по който можете да познавате кроткия човъкъ. Той е слъдниятъ. Ако лишите кроткия човъкъ отъ условията на неговото развитие, отъ неговитъ права и го изпратите нъкждъ изъ пространството, той ще се пръвърне въ вода, която е въ състояние да ви разруши. Водата руши даже и най-твърдитъ скали и канари. Ако и втори пжтъ го спънете, той ще се пръвърне въ електричество, въ динамически сили, които ще разрушатъ живота ви. Ако му

попречите и трети пжть, той ще се пръвърне въ огънь и ще запали кжщата ви. Сега, хората като не разбиратъ този законъ, щомъ видятъ, че кой човъкъ се провини въ нъщо, тъ веднага ръшаватъ: хайде да объсимъ този човъкъ, или го убиемъ, да го изпратимъ по нъкакъвъ начинъ на онзи свътъ. Казвамъ: хората не се поправятъ нито съ убийства, нито съ объсване. Ние не можемъ да измънимъ великия Божи законъ, който казва: "Не убий!" Вие имате право да убиете **■** ка само тогава, когато, като го извадите отъ неговата стара, нехигиенична кжша, го поставите въ нова, по хигиенична кжща отъ старата. Поставите ли го въ нова кжща, запалете старата! Така Богъ прави съ гръшния човъкъ. Той го изважда отъ неговото гръшно състояние и го поставя друго, по благоприятно за неговото развитие. Слъпователно, и вие тръбва да приложите въ своитъ мисли и желания закона за смена на състоянията. съ които си служи Богъ. Вие не можете изведнъжъ да пръмахнете едно лошо чувство, което се е породило въ сърцето ви, или една лоша мисъль, която се е породила въ ума ви, безъ да обмислиже начина и връмето за тъхното пръмахване. Вие тръбва да работите разумно, да ръшите, тръбва ли да ги пръмахнете, и ако тръбва, по какъвъ наминъ да направите това. Въ Божествения свътъ сжществува законъ, който точно опръдъля връмето за реализиране на встка мисъль, на встко чувство и на всъко желание. Не спазите ли връмето, жоето този законъ е опръдълилъ, вие ще чакате друго връме. Първото връме е вече пропуснато. Божествениять свыть е свыть на пъленъ редъ и порядъкъ. Като естествено послъдствие на този животъ, и разумнитъ хора живъятъ въ редъ и порядъкъ.

Питамъ: каква е задачата ви за днесъ? Задачата на днешния день е да оживъете, да възкръснете, да намърите смисъла на истинския животъ, да се освободите огъ задълженията си, да обикнете ближнитъ си, да се помирите и простите съ неприятелитъ си и да се заемете съ правене добро. Днешниять день не е опръдъленъ за сказки, за концерти, за забавления. Нъкой казва: тази вечерь съмъ опръдълилъ да отида на концертъ, дошълъ е единъ виденъ музикантъ. Азъ наричамъ първокласенъ, виденъ музикантъ или пъвецъ този, който е готовъ да отиде въ дома на нъкоя бълна вдовица, да събере дъцата ѝ наоколо си, да извика слъдъ това още нъколко бъдни съмейства и да започне да имъ свири или пъе най-хубавитъ си номера. Сега какво правятъ вилнить музиканти? Ть опръдълять нъкой день, или нъкоя вечерь за концертъ, събирать хора отъ висшето общество, които ше имъ платятъ добръ, и започватъ да свирятъ. Слъдъ свършване на концерта, публиката ще имъ поднесе нъколко хубави букети, и съ това всичко се свършва. Тия музиканти си въобразяватъ, че публиката е разбрала и оцънила тъхното свирене. Истински музикаленъ човькъ е този, комуто сърцето трепва при слушане на музика, или на пъние. Яко търсите истинския музикантъ, или пъвецъ, вие ще го намърите въ кроткия човъкъ. Каквото изкуство и да има, той ще го посвети за благото на своитъ ближни. Ако кроткиять човъкъ е музикантъ, той ще вземе цигулката си недъленъ день и ще отиде поне при двъ-три бъдни вдовици, да имъ посвири малко. Ако е поетъ, той ще вземе своитъ най-хубави произведения и ще имъ прочете нъщо отъ тъхъ. Ако е ученъ човъкъ, той ще отиде да имъ поговори нъщо по науката, което тъ не знаятъ и отъ което се интересуватъ. Кроткиятъ човъкъ поне единъ день отъ седмицата ще посвети за благото на своить ближни. Какво правять съвръменнить хора? Щомъ дойде недъля или нъкакъвъ празникъ, тъ излизатъ на разходка, по-близо или по-далечъ отъ града, и се разговарятъ, спорятъ, критикуватъ ту държавата, ту свъта, че не билъ направенъ, както тръбва и т. н. Какво направиха европейцить съ Китай? Успъха ли да го изправять? Напротивъ, китайцитъ се пробудиха и казаха: не искаме насилие надъ насъ! Колкото и да сме миролюбивъ народъ, не искаме европейцить да ни заповъдватъ! Япония се освободи, Турция се освободи, и ние искаме да се освободимъ! Единъ народъ отъ 400 милиона души не може да се подчини на европейцить. Никакво насилие не търпимъ вече! Има редъ постжпки на европейцитъ, които не ги пръпорживать. Азъ не искамъ да изнасямъ тъхнитъ постжпки, но казвамъ: това, съ което европейцить се хвалятъ, не е никаква култура. Може ли да се оправи свъта съ такава култура? Знаете ли, че единъ день съзнанието у бъднитъ, у сиромаситъ ще се пробуди? Божественото съзнание и у тъхъ ще се пробуди и ще заговори. Врѣме е вече да се живъе разумно! Не се ли приеме разумниятъ животъ, катастрофитъ неизбъжно ще дойдатъ. Разумното, Божественото ще се наложи въ свъта. Това ще стане не чръзъ разрушение, но чръзъ разумность и любовь. Разумнить сжщества идать вече въ свъта и насаждатъ новитъ идеи. Азъ бихъ желалъ всички млади, всички учени и философи да дадатъ ходъ на новитъ идеи въ свъта и да ги приложатъ поне въ минимална степень. Това не може да стане изведнъжъ, но постепенно: лжчъ слъдъ лжчъ ще иде, докато свътлината на изгръващето слънце се усили и освътли всичко около себе си. Вървайте въ това и ще успъете.

Казвамъ: прѣди двѣ хиляди години дойде въ свѣта единъ великъ Учитель, когото хората приеха за Богъ. Тѣ направиха милиони църкви въ
Негово име, и продължаватъ да Му служатъ и до
днесъ. Питамъ: колко свещеници и владици отъ
тѣзи, които служатъ на Христа, могатъ да умратъ
за Него? Ще нажете, че въ Русия умрѣха много
свещеници и владици за Христа. Тѣ умрѣха насила, не по своя воля. Нима разбойницитъ и поѣстжпницитъ въ затвора умиратъ за идея? Нима
войницитъ на бойното поле умиратъ за идея?

Всички умиратъ насила. Въпросътъ е, колко свещеници и владици доброволно биха умръли за Христа. Или, колко свещеници и владици биха прочели нъколко молитви на оъдни хора безъ пари? Сега, азъ нъмамъ пръдъ видъ нито свещеницить, нито владицить, но казвамъ, че сжботата и недълята сж опръдълени дни за правене добро-Яко Богъ ни хване въ неизпълнение на Неговия законъ, нъма да остане косъмъ на главата ни, нито парче отъ дрехата ни. Всъки, който не изпълнява Божия законъ, ще влъзе въ затвора, и тамъще се разправять съ него по всичкит в правила на изкуството. И ако ме питатъ, защо този ученъ, този музикантъ, този поетъ, този художникъ, или този свещеникъ страда толкова много, ще огговоря: той страда, защото не е кротъкъ и недъленъ день не прави добро. Колцина отъ васъ сте готови да правите добро? Ще нажете: не знаемъ, какъ да правимъ добро. - Който има желание да прави добро, той всъкога ще намъри начинъ. какъ да го направи.

Една мома казвала на другаркить си, че не знае да играе хоро. Другаркить не и вървали и единъ день се наговорили да се пошегуватъ съ нея, да видятъ, може ли да играе и да тропа на хорото, или не. Тъ взели една нагорещена тенекия и я турили подъ краката ѝ. Като стжпила на тенекията, младата мома започнала да скача, да тропа, да играе. Като я видели другарките й въ това положение, тъ започнали да ѝ се смъять и казали: както виждашь сама, ти знаешь да играешъ. Кога знае да играе тази мома? -- Когато тенекията се нагорещи силно, и тя тръбва да стжпи на нея. Що е тропането? Какво пръдставляватъ игритъ? Игритъ, съ които хората се забавлявать, сж дошли случайно въ свъта. Въ първо връме хората не сж знаели да играятъ, нито да тропатъ на коро. Послъ, при различни случаи въ живота, тъ сж започнали да прилагатъ игритъ. Въ българскитъ хога, наптимъръ, въртенето става ту

нальво, ту надъсно. Въртенето при хората се женовава на особенъ магнетически законъ. Когато корото се върти налѣво, напримѣръ, стъ момитѣ мализатъ особени магнетични струи; слъдъ това, жогато хорото се обърне надъсно, тъзи магнетични струи засъгатъ момцить и указватъ извъстно влияние върху тъхъ. Сжщого става и съ момитъ. Когато хорото се върти надъсно, отъ момцить излизать особени струи; посль, когато хорото се обърне налъво, тъзи струи засъгатъ момитъ. Яко погледнете хорото съ окого на ясновидеца, вие ше видите, че тъзи струи се отдълять въ видъ на свътяина. Когато свътлитъ струи отъ момцитъ засъгатъ момитъ, сърцата имъ трепватъ; когато свътлить струи отъ момить засъгать момцить, и тыхнить съоца трепватъ. Въ този случай хорото има смисълъ и за момить, и за момцить. Яко отъ еднить и отъ другить не излизаха никакви свътли струи, тропането нъмаше да има никакъвъ емисълъ. Тъзи свътли струи сж приятни, и затова хорото се върти. Питатъ: защо хорото се върти ту нальво, ту надъсно? - За да излъзатъ свътлить струи отъ момить и да ги възприематъ момцить: посль пъкъ да изльзать свытлить струи отъ момцить и да ги възприемать момить. Безъ тъзи струи хорото не би се въртъло.

Що е животътъ? — Хоро. Нъкой казва: чудно нъщо, видъхъ на едно мъсто попъ да играе хоро! Какво огъ това? То е обикновено нъщо. Нима при вънчаването на хората свещеникътъ не играе жоро съ младоженцитъ? Той ги хваща за ржка и обикаля съ тъхъ, хоро играе. Казвамъ: лошото не въ това, че младоженцитъ играятъ хоро, но защо пръставатъ да играятъ слъдъ като се оженятъ? Тамъ е лошото. Какво по-хубаво отъ това. когато мжжътъ, жената или дъцата въ единъ домъ се разгнъвятъ нъщо и се хванатъ на хоро да играятъ? Ако синътъ или дъщерята знае да свири на нъщо, нека свири, а всички останали да се каловятъ на хоро и да играятъ. Нъма по-до-

бро нъщо отъ това, да се върти хорото по домоветъ. Ще кажете, че това е срамно. Когато хората се каратъ, или биятъ, не било срамно, а да играятъ хоро било срамно. Нъма по-голъма философия отъ тази, да се играе хоро, но тази философия тръбва да се прилага въ живота. Тя даваначинъ и методи, какъ да се постжпва при единъ, или при другъ случай въ живота. Обаче, всички хора не могатъ да постжпватъ по единъ и сжщъ начинъ. Хиляди и милиони начини има, по които хората постжпватъ. Всъки тръбва да се ржководи отъ своя вжтръшенъ стремежъ на душата, който, именно, ще му опръдъли и начинъ за постжпване. Този начинъ ще отговаря на неговото развитие.

"Кроткиятъ ще наслъди земята". Ако вие наслъдите земята, ще бждете богати съ сила, съ знание, съ животъ, съ пари, ще разполагате съ аероплани, съ автомобили — дъто искате, ще можете да отивате безпръпятствено. Кроткиятъ може да постигне всички желания на своята душа, но не изведнъжъ, а постепенно. И безъ това той ще живъе въчно на земята; слъдователно, въ продължение на своя дълъгъ животъ, ще има възможность да постигне всичко. Питамъ: знаете ли, какво ще стане съ васъ, ако приложите въруюто, което имате? Запримъръ, каква мисъль ви дойдетази сутринь въ главата? Едно тръбва да помните: каквато мисъль и да ви дойде на ума, тя крие въ себе си нъщо хубаво. Нъкои мисли сж лоши по причина на това, че сж окаляни, дълъгъ пжть сж минали; изчистите ли ги, въ всъка отъ тия мисли ще намърите по единъ скжпоцъненъ камъкъ, дълбоко нъкждъ скритъ. На това основание вие тръбва да изчистите всъка нечиста мисъль, която минава пръзъ ума ви. Смисълътъ на живота не се заключава въ това, да избъгвате лошитъ мисли, чувства и желания и да се стремите да се освободите отъ тъхъ, но тръбва грижливо да ги чистите, както майназа чисти малкото

си дъте. Кроткиятъ човъкъ е силенъ, защото по-

И тъй, какво ималъ пръдъ видъ Христосъ пръди двъ хиляди години, когато говорилъ на хората за блаженствата? Деветътъ блаженства, които Той е далъ, пръдставляватъ деветь метода за работа. Тъзи методи се отнасятъ само за ученинить, и то за онъзи отъ тъхъ, които искатъ да се запознаять съ мистериить на свъта. Само тия ученици, именно, тръбва да изучаватъ блаженствата. При това, тъ тръбва да се научатъ да изговарять правилно думить въ тия блаженства. Всъка дума, произнесена правилно, произвежда извъстенъ ефектъ. Напримъръ, ако произнесете думата "кротъкъ", както тръбва, колкото и да сте тжженъ, тя ще бжде въ сила да измѣни вашето състояние. Съвръменнитъ хора говорятъ, правятъ добриии, но всичко това нъма резултатъ. Защо? — Защото ть говорять безь любовь, правять добро безъ любовь и т. н. Добринить, които правимъ съ любовь, представлявать едни отъ хилядите начини, чръзъ които се проявява Божията Любовь. За да се направи нъкое добро съ любовь, човъкъ тръбва да има въра. Върата е вжтръшна връзка, която човъкъ тръбва да има, яко иска Любовьта да му даде начини и методи, чръзъ които той да дъйствува. Когато поетътъ или писательтъ напише нъщо, той тръбва да е увъренъ напълно въ това, което е писалъ. При това, той самъ тръбва да е доволенъ отъ своята работа. Кое у човъка се задоволява лесно? — Божественото. Затова, живъете ли по новия начинъ, вие ще усътите въ себе си присжтствието на Божественото, вслъдствие на което ще изпитате вжтръшна радость. Тази радость показва, че и Богъ е доволенъ отъ васъ. Станете ли сутринь недоволни, това показва, че имате нъкакъвъ недостатъкъ въ себе си. Яко нъкой отъ васъ, като вегетарианецъ, сънува, напримъръ, че убива нъкого съ ножъ, това показва, че нъкаква нечиста мисъль го е вълнувала. Шомъ

стане сутриньта, той тръбва да се освободи отъ тази мисъль. Другъ сънува, че отива нъкждъ да краде пари и разбива нъкаква каса. Такъвъ родъ сънища оставятъ у човъка извъстно недоволство, което показва, че той не е отъ кроткитъ хора. Добръ е човъкъ да бжде силенъ, но да не убива. Той не тръбва да убива даже и на сънъ.

Тои не тръова да уоива даже и на сънъ.

Сега ще ви приведа единъ примъръ за геройство. Въ една отъ миналитъ войни се сръщатъ двама офицери отъ неприятелски лагери — единиятъ французинъ, а другиятъ — англичанинъ. Единиятъ отъ тъхъ изважда револвера си сръщу неприятеля и иска да го застръля. Вгориятъ взима револвера отъ ржката му и го захвърля настрана.

Първиятъ изважда сабята си, иска съ нея да го заколи. Вториятъ и този пжть успъва да вземе заколи. Вториятъ и този пжть успъва да вземе сабята отъ ржката му, строшава я и я хвърля настрана. Слъдъ това вториятъ офицеръ изважда своя револверъ и го подава въ ржката на неприятеля си, като му казва: ето, сега можешъ да ме убиешъ. Първиятъ офицеръ седи неподвиженъ на мъстото си и не взима револвера. Вториятъ изважда сабята си и му казва: ето и сабята ми! Сега можешъ да изберешъ едно отъ двътъ оржжия, да ме убиешъ, съ което искашъ. Първиятъ офицеръ и въ този случай седи неподвиженъ на мъстото си: послежда къмъ револяера поглежда стого си: поглежда къмъ револвера, поглежда къмъ сабята и ги захвърля настрана. Това е единъ похваленъ примъръ на геройство. Питамъ: имате ли вие тази смълость, като дойде неприятельтъ ви, да вземете неговия револверъ и неговата сабя, да ги захвърлите настрана, а послъ да му пръдложите своитъ. съ които да ви убие? му пръдложите своитъ. Съ които да ви уоие? По този начинъ, именно, вториятъ офицеръ побъдилъ своя неприятель. Отъ този моментъ двамата офицери станали най-добои приятели. Вие знаете, че единиятъ отъ тъхъ е билъ французинъ, а другиятъ англичанинъ, но нъма да ви кажа, кой отъ тъхъ, какъ е постжпилъ. Желателно е да имаме такива офицери и войници, които по този начинъ да обезоржжаватъ своитъ неприятели. Съвръменнить хора, обаче, се насърдчаватъ въ убийства, кой повече хора да убие. Това се отнася и до религиознить хора. Обаче. нека оставимъ всъки да си върви по своя пжть.

Казвамъ: ако схващате нъщата по стария начинъ, вие можете цълъ животъ да се молите, обаче, не цастията ще слъдватъ едно слъдъ друго. Искате ли да се освободите отъ страданията и нещастията въ свъта, станете кротки. Като станете кротки, вие ще хванете ржката на неприятеля си и ще захвърлите настрана неговия револверъ и неговата сабя. Слъдъ това ще му дадете вашия револверъ и вашата сабя, за да ви убие. Вашиятъ револверъ и вашата сабя пръдставляватъ Словото. Законъ е: дадете ли вашето оржжие на противника си, той никога нъма да ви убие. Никога противникътъ ви не може да ви убие съ вашето собствено оржжие. Въ това седи силата на човъка. Така направи и Христосъ. Той взе револвера на смъртьта, послъ взе и сабята на смъртьта и ги захвърли настрана. Христосъ не бъще отъ слабитъ хора. Като дойде до едно мъсто, Той захвърли кръста и каза: "Повече не нося този кръстъ! Вие го носете! "Слъдъ това се изправи и каза: "Сега вече можете да ме заковете". Но и на кръста Той не остана за дълго врѣме. Скоро и оттамъ се освободи. Запечатаха гроба Му, но и оттамъ излъзе. Ангелътъ, който причини смъртъта на Христа, взе душата Му и я занесе въ ада. И въ ада Христосъ не остана за дълго. Съ влизането си още Той размърда жителитъ на ада и имъ каза: "Хайде, братя, излъзте сега навънъ! Той тръгна напръдъ, и въ скоро връме адътъ се изпразни. За да излъзатъ по-скоро оттамъ, жителитъ на ада изпочупиха вратить, прозорцить, да не би нъкой да ги върне назадъ. Отъ това връме досега адътъ отново се е напълнилъ. И тръбва отново да дойде Христосъ или другъ, подобенъ на Него, да отвори вратить на ада и да пусне жителить му вънъ.

"Кроткитъ ще наслъдятъ земята". За да дойдете до това положение, отъ всички се изискватъ

убъждения и устойчивсеть въ убъжденията. Казвате: лесно се говори, но мжчно се изпълнява. Не, азъ говоря нъща, които могатъ да се приложатъ въ живота. Всичко благородно и възвищено. което правите, ще осмисли вашия животъ. Осмисли ли се живота ви, тогава и болеститъ, и сиромашията, и страданията ви ще изчезнатъ всичко ще се уреди. Казвате: може ли да се постигне това нъщо въ кратко връме? Ако вие живъете правилно и разумно, това може да се постигне най-малко въ продължение на десеть години. Найдългиятъ срокъ, който ви давамъ, е 30 години. Ако нъкой отъ васъ живъе чистъ и светъ животъ и въ продължение на 30 години не реализира своить завътни цъли, нека дойде при менъ, азъ съмъ готовъ да му заплатя всички разноски, които е направилъ пръзъ това връме. По-рано отъ този срокъ никого нъма да приема. Въ Америка има правило по движението на трамва-итъ, което гласи: ако нъкоя отъ трамвайнитъ коли закъснъе съ единъ часъ отъ опръдъленото връме, на всъки пжтникъ, който по това връме се намира въ трамвая, се плаща по единъ доларъ. Американцить изпълняватъсъвъстно това правило, защото ценять времето. Затова азъ казвамъ: ако вие работите съзнателно върху себе си, и въ продължение на 30 години не придобиете това, което е нужно за лушата ви, азъ съмъ готовъ да платя разноскить за това време заедно съ лихвитъ. Обаче, ако и вие не изпълните това, което се изисква отъ васъ, тогава вие ще платите разноскить, заедно съ лихвить имъ.

"Кроткитъ ще наслъдятъ земята".

Сега азъ желая на всички да наслъдите земята. Желая оше вашитъ добри мисли, чувства и желания да се реализиратъ въ най-скоро връме.

Бесъда отъ Учителя, държана на 20 мартъ, 1927 г. въ г. София.

## Лозенить пржчки.

Азъ съмъ лозата, вие пржчкитъ; който пръбждва въ мене, и азъ въ него, той принася плодъ много; защото безъ мене не можете нищода сторите". \*)

Въ този стихъ Христосъ изнася единъ отъвеликить закони на органическия свътъ, или единъотъ законить на развитието, или единъ отъ законить на разумнить прояви въ свъта. Проявить на разумния животъ се заключаватъ въ това, че ние твъбва да живъемъ разумно. Истинскиятъ животъ се състои въ разумностьта. Яко е въпросътъ нъкакво просто сжществуване, така живъятъ и малкить пъсъчинки, така живъятъ и капчици, така живъятъ и цвътята, така живъятъ и първетата, така живъятъ и животнитъ и т. н. Обаче, животъ огъ животъ се различава. Копнежить на човышкого сърце ние наричаме копнежина душата. Никой човъкъ още не може да опръпъли, какво иска, какво той желае. Въ това отношение човъкъ може да има днесъ едно желание, утръ друго, но въ сжщность, кой е истинскиятъ копнежъ на неговата душа? Днесъ може да се занимава съ една наука, утръ съ друга; днесъможе да е електротехникъ, утръбиологъ, химикъ, дрехарь и т. н. Питамъ: какви резултати има отъ тази човъшка дъятелность?

Да допуснемъ, че вие зниете всичко за малкитъ бубулечици, за растенията, за животнитъ, заминералитъ, питамъ: какво ще ви ползува това знание? Пръдставете си, че ви оставятъ съвършено самъ на една планета, като нашата земя, и вие имате всички богатства, разполагате съ голъми знания, питамъ: какво ще ви ползува всичкотова? Обаче, това сж само пръдположения. Човъкъ никога не може да бжде самъ. Немислимо е човъкъ да бжде самъ въ свъта! Това сж само хипотези, пръдположения. Човъкъ има хиляди клътки въ себе си, хиляди желания, вслъдствие на което той никога не може да бжде самъ. Че не може да бжде самъ, се вижда по това, какво въ извъстни случаи той е недоволенъ. Значи, ако бъше самъ, той тръбваше да бжде доволенъ. Щомъ не е доволенъ, това показва, че въ него има другъ нъкой, който е недоволенъ.

Христосъ изнася единъ законъ, който изразява съ думитъ: "Азъсъмъ лозата, вие пржчкитъ." Слъдователно, човъкъ тръбва да се постави въ живота си въ положението на пржчка върху тази лоза и да знае нейнить закони. Народить на изтокъ си служатъ съ съкратена, съ образна ръчь. Лозата, въ този случай, е образъ. Ако разбирате отношенията на нъщата, вие ще видите, че лозената пржчка съдържа въ себе си повече нъша отъ самото грозде. Било е връме, когато гроздовиятъ сокъ не е ферментиралъ. Било е връме, когато крушитъ не сж гниели и бубулечици не сж ги наяждали, както днесъ. Било е връме, когато зимъ водата не е замръзвала. Откакъ водата започнала да замръзва, и животътъ се е измънилъ. Казвате: водата замръзва при 0.0. Ученитъ хора не сж разръшили напълно този въпросъ. Тъ казватъ, че водата замръзва, когато се намали топлината ѝ. Значи, на леда липсва топлина.

Отъ цигирания стихъ се вижда, че всъка лозена пржчка има отношение къмъ самата лоза. Ако тази пржчка пръбждва на лозата, тя ще бжде почитана, ще дава плодъ и отъ този плодъ ще се оцънява. Слъдователно, по отношение на цълокупния животъ, човъкъ пръдставлява малка лозена пржчица. Докато пръбждва на великия организъмъ, той ще има миръ въ себе си, отъ нищо нъма да се безпокои. Когато казваме, че човъкъ не тръбва да се безпокои, ние подразбираме, че той е клонъ или пржчка отъ нъкоя лоза. Щомъ

е така, той нѣма защо да се безпокои, какво ще стане съ него. Каквото стане съ лозата, това ще стане и съ пржчкитѣ. Нѣкой казва: какво ще стане съ мене? Питамъ: ти пржчка ли си, клонче ли си, или листъ отъ нѣкое дърво? Ти кракъ ли си, или ржка отъ нѣкое животно? Ако си нѣщо подобно, работата ти е осигурена. Ако пъкъ си специфично лозова пржчка, рабогата ти пакъ е осигурена. Съврѣменнитѣ лозари, които изучаватъ модерното лозарство, рѣжатъ пржчкитѣ на лозитѣ на общо основание. Тѣ казватъ: тази пржчка трѣбва да се отрѣже. Тѣ рѣжатъ по своему, като оставятъ по едно, по двѣ, най-много по три очи на лоза. Обаче, това не е правилно.

Сега, като говоримъ за лозената пржчка, ние разбираме единството, което сжществува въ вжтръшния свътъ. Ако се зададе въпросътъ, каква нужда има човъкъ отъ дъсната, или отъ лъвата си ржка, какво може да се отговори? Човъкъ никога не е билъ и не може да бжде съ една ржка по слъднитъ съображения: има служба, която дъсната ржка по никой начинъ сама не може да извърши. Запримъръ, ако горната частъ на дъсната ржка е нечиста, тя сама не може да се измие, затова лъвата ржка тръбва да ѝ дойде на помощь. Това пъкъ, което дъсната ржка сама може да направи. лъвата ржка и да ѝ дойде на помощь, нищо нъма да я ползува. Сжщото може да се каже и за лъвата ржка. Обаче, работятъ ли и ржив заедно, тв усилвать своята двятелность. Слъдователно, има една специфична работа, която вськи човых самъ може да извърши. Никой другъ не е въ състояние да го замъсти. правило. Гольмо разнообразие има въ пригодата! И когато казваме, че всъки човъкъ е на мъстото си, подразбираме, че той извършва една специфична служба: измъсти ли го нъкой отъ мъстото му, гольма дисхармония ще настане въ пригодата.

Хоистосъ казва: "Сухитъ пржчки, които не даватъ плодъ, се огръзватъ, и на тъхно мъсто се

посаждать други". Слъдъ всичко това съвръменнить хора казвать, че имать извъстни вървания, че вървать въ Бога. Казвамъ: сжщината на върата не се заключава въ външнитъ вървания. Ако човъкъ произнася думата любовь сто пжти на день, безъ да има любовь въ себе си, какво го ползува тази дума? Ако той цълъ день говори за богатства, за правене на кжщи, за обработване на ниви, а нъма петь пари въ джоба си, какво го ползувать тъзи пръдприятия? При такива случаи хората се угъшаватъ, като казватъ: еволюция е това! Тежки сж условията на живота, но все пакъ надъваме се на бждещето: ако не въ този, въ другъ животъ поне ще успъемъ. Обаче, ние казваме, че животътъ е единъ. Като казваме, че има само единъ животъ, ние подразбираме, че има само едно дърво, а другитъ дървета сж негови части. Има само единъ животъ, и върху този животъ се нареждатъ всички останали животи. Всичко, което ние виждаме на земята, пръдставлява човъка, разложенъ на своитъ части. Минералитъ, растенията, животнить, това е човъкътъ, разложенъ на своить части. Слъдователно, когато изучаваме животнить, ние изучаваме човъка; когато изучаваме растенията, ние изучаваме човъка. По тази причина, именно, влъзете ли въ една страна, по растенията, по животнить, които сжществувать въ нея, вие можете да познаете окржжаващитъ хора и тъхната култура. Ако влъзете въ една градина, въ която има само бобъ, какво заключение ще извадите? Ако влъзете въ една градина, въ която има само царевица, какво заключение ще извадите? Все ще извадите нъкакво заключение, по-близо или по-далечъ отъ истината. Пръди повече отъ 25 години въ варненско, въ село Николаевка, тамошнить земледълци имаха обичай да съять само зимница. Тъ минаваха за аристократи и казваха: царевицата е само за свинетъ, не е за насъ. Ние не се нуждаемъ отъ царевица. Тъ даже и лътница не съеха. Близо до това село имаше една малка паланка, която наричаха Везиръ-Козлуджа. Населението на тази паланка бъше гагаузко. Пръдъ очить на своить съсъди ть минаваха за прости хора, защото съеха повече царевица. Обаче, една година жигото на старить аристократи отъ Николаевка не стана, и ть започнаха да се молять за царевица, за която по-рано се произнасяха, че е достояние само на свинеть. Оттамъ насетнь всъки земледълецъ започна да съе по десетина декара царевица. Гладната година ги накара да съятъ царевица. Значи, и царевицата е на мъсто, и тя е необходима за съграждане на човъшкия организъмъ. Енергията на много растения взима участие при създаване на човъшкия организъмъ, а отчасти и при създаване на човъшкия мозъкъ.

Слѣдователно, при щателното изучване на растенията, ще видите, че и тъ се различаватъ едни отъ други по своята интелигентность. Вземете, запримъръ, бора. Той е духовно растение, което расте нагоръ конусообразно; подъ него нищо не може да расте. Значи, той не търпи подъ себе си нищо материално. Борътъ казва: който иска да расте, да върви нагоръ! Нъма защо подъ мене да растятъ дребосъци и да чуруликатъ птиченца. На наученъ езикъ казано, това означава слъдното: обикновено висшить духовни енергии използуватъ низшитъ. Първитъ изискватъ повече сокове. Ето защо, малкить растения не могатъ да виръять подъ бора. Слъдователно, ако бороветь въ една страна се изсъкатъ, това е лошъ признакъ: ако ябълкитъ въ една страна изчезнатъ, и това е лошъ признакъ. Пръди години въ цъла Европа се яви филоксера по лозята. Тя дойде отъ Америка и помете всичко по пжтя си. Слъдъ това се обяви всеобщата война. Значи, ако лозата не бъще заболъла отъ филоксера, и всеобщата война нъмаше да дойде. Това показва, че между явленията въ цълокупния животъ и природата има тъсна връзка. Освободете лозата отъ филоксерата, ще видите, че и войнитъ ще престанатъ. Очистете плоднить дървета отъ гжсеницить, отъ всички мушици и микроби, които влизатъ подъ кората имъ, ще видите, че страданията въ свъта ще изчезнатъ-Освободите ли се отъ всички нечистотии въ живота, и работитъ ви ще тръгнатъ напръдъ. Може ли да бжде здравъ онзи човъкъ, който никога не мие краката, ожцътъ, лицето, както и тълото си? Не може да бжде здравъ човъкъ този, който никога не се мие, не се чисти. Поритъ на човъшкото тьло вськога тръбва да бждатъ отворени, тъ никога не тръбва да се запушватъ! Поритъ иматъ една магнетическа обвивка, която тръбва да се пази. Единъ день, когато хората развиятъ шестото чувство въ себе си, тъ ще видятъ, че около-тълото на човъка има една обвивка. Докато тазиобвивка сжществува, и човъкъ е здравъ, защототя регулира топлината на неговия организъмъ. Нъкога, подъ влиянието на лошия животъ, тази магнетична обвивка около тълото на човъка се разкжсва, и външнитъ влияния проникватъ въ него, като създаватъ редъ болести. Тази магнетическа дреха обвива стомаха, дробоветъ, всички вжтръшни органи въ тълото на човъка, а специално и клъткитъ му.

И тъй, когато казваме, че тръбва да бждемърелигиозни, духовни, това нъщо е имало смисълънъкога, въ миналата епоха, за да може по този начинъ да се подържатъ обвивкитъ на организма винаги здрави. Когато говоримъ за добъръживотъ, ние подразбираме живота на растенията. Човъкъ не може да бжде добъръ, ако той неразбира законитъ за развитието на растенията. Само растенията сж добри. Когато говоримъ за твърдость, за устойчивость, ние тръбва да разбираме качествата на минералитъ изобщо, били тъ обикновени или скжпоцънни. Защо? — Защото тъ играятъ важна роля въ природета. Съвръменнитъ кора, запримъръ, разбиратъ и цънятъ качествотона заатото и на другитъ благородни метали главъ

но външно. Ако вмъсто нъкакъвъ златенъ сждъ, или нъколко златни монети въ кесията си. имате израстно количество здато въ кразита си, то ще създаде голъма устойчивость на характера ви. Такъвъ човъкъ никога нъма да се окислява, той винаги ще бжде здравъ и веселъ. Всички весели хора сж здрави и богати, понеже иматъ извъстно количество злато въ кръвьта си; всички песимисти сж бъдняци, тъ нъматъ злато въ кръвьта си. Турете малко злато въ кесията, т. е. въ кръвьта на единъ песимистъ човъкъ, и той стане веселъ. Нъкой казва: ние не се нуждаемъ отъ злато. Христосъ казва: "Събирайте съкровища за небето! "Значи, богатството е нужно за човъка. Небето пръдставлява разумния животъ, дъто всичко е въ пъленъ редъ и порядъкъ, въ пълна активность. Ако златото въ касата на богатия човъкъ не се използува, то не е богатство. Туряйте златото въ дъйствие! Докато златото въ касата на банкера е въ бездъйствие, то не допринася никаква полза. Тури ли се златото въ дъйствие. то вече придобива смисълъ. На сжщото основание, ако и ние не туряме наишть идеи въ дъйствие. ть ньмать смисълъ.

Казвамъ: онъзи, които мислятъ, че могатъ лесно да намъзтъ пжтя на Истината, тъ изпадатъ въ заблуждение. Тъ казватъ: азъ се родихъ отново, азъ познавамъ вече Бога. — Щомъ познавашъ Бога, ще почнешъ да учишъ. Това е едно отъ качествата на новородения човъкъ. Който не учи, той още не е позналъ Бога. Познава ли Бога, у него се ражда любовъ; роди ли се любовъ, той ще почне да учи. Почне ли да учи, въ душата му се заражда радостъ и веселие, и той става щелъръ и богатъ. И тогава, като дойде при него нъкой нуждаещъ се, бъденъ човъкъ, той не се запитва, колко тръбва да му даде, но му пръдлага кесията си, самъ да вземе, колкото иска.

Сега, при съвръменнитъ норми и правила на живота, хората казватъ: защо не можемъ да оби-

чаме? — Защото отношенията между хората не сж правилни. Ако двама приятели отидатъ въ кръчмата да пиятъ, кой печели? - Кръчмарътъ. Слъдъ като се напиятъ, тъ ще се скаратъ, ще се сбиятъ, и ако нъматъ повече пари, да пиятъ, кръчмарьтъ ще ги изпжди навънъ. Значи, въ случая кръчмарьтъ печели, а приятелитъ губятъ. Сега, ще пръдставя друго положение, да видите, въ какво се заключава истинското приятелство, истинската обичь. Ако вашиятъ приятель намъри на нъкоя планина хубавъ, чистъ изворъ и ви покани да отидете заедно съ него на извора, да се напиете тамъ съ чиста вода, какво ще направите? Вие ще отидете заедно съ приятеля си при извора, ще си начерпите малко отъ тази балканска вода и ще се върнете дома си доволни и разположени. Въ този случай кръчмарьтъ нищо не печели, а приятелить печелять. Въ това се заключава идейного приятелство, въ това се заключава истинската обичь. Кръчмарь, който нищо не взима, той е безопасенъ; кръчмарь, който въ първо връме е любезенъ, и дава много, но послъ иска да му се плати, той е най-опасниятъ човъкъ въ свъта. Питамъ тогава: ако има такива опасни хора, какъ могатъ ть да мислять, че сж родени отъ Бога? Знаемъ, че родениятъ отъ Бога гръхъ не прави. Слъдователно, всъки човъкъ съзнателно тръбва да се запита, роденъ ли е огъ Бога, или не. Той тръбва въ себе си искрено да си дава отчетъ за всичко, което върши. Колкото и да е способенъ ученикътъ, ако той не учи, знаниего нъма да му се даде наготово. Нъкои казватъ, че човъкъ се ражда ученъ. Не, човъкъ не се ражда ученъ, но той придобива знанието съ голъми усилия. Всички сжвръменни учени хора сж работили въ миналото. тъ работятъ и сега, и по този начинъ сж придобили и придобиватъ плодоветъ на своитъ усилия. Днесъ невидимиятъ свътъ работи върху тъхъ, съ единствената цъль да събуди съзнанието имъ. Всъки ученъ човъкъ въ миналото си още е вложилъ ботатства въ нъкоя банка и днесъ, когато съзнанието му се пробужда, той знае вече, какъ да използува своитъ сили и способности, съ които Богъ го е надарилъ. Той знае, какъ да разполата съ своитъ богатства.

Казвамъ: единствениятъ сигуренъ капиталъ. единственото устойчиво нъщо у човъка, това е неговиятъ мозъкъ. Тъй както е създаденъ сега човъкъ въ физическия свътъ, развитието му зависи напълно отъ устройството на неговия мозъкъ. Отъ всичко най-малко се измъня мозъкътъ на човъка. Ако къкой човъкъ тежи сто килограма и заболъе отъ нъкаква болесть, следъ болестьта си той може па изгуби повече или по-малко отъ теглото на тълото си, обаче, мозъкътъ му едва ли прътърпи най-малката промъна. Защо? - Защото той е направенъ отъ фина материя, която малко, или мезабълъзано, се подава на промъна. Това поче въ тази фина материя циркулиратъ казва. висши енергии, които сж причина за проява човышкить мисли. Питамъ: въ такъвъ случай, дъ се намира човъшкото съзнание, или както нъ-кои го наричатъ човъшката душа? Христосъ дава отговоръ на този въпросъ чрѣзъ стиха: "Отецъ ми е земледълецъ". Значи, землъдълецътъ е Духътъ, койго работи извънъ живота и създава блатоприятни условия за лозата. Въ дадения случай Христосъ пръдставлява духовния принципъ у чоявка, т. е. неговата душа. Пржчкитв пъкъ сж физическиятъ свътъ Затова Христосъ казва: "Всички пржчки, т. е. всички части вънъ отъ общия ортанизъмъ, умиратъ". Докато пржчкитъ сж на мъстото си, т. е. на лозата, тъ иматъ цъна. Докато окото е на мъстото си, то има цъна. Докато косъмътъ е на мъстото си, той е независимъ; единъ день, когато косъмътъ каже, че е свободенъ, че може да живъе самъ, той вече изгубва своята независимость. Значи, въ свъта има два вида свободни хора: еднить имать свободата на коловеть. а другить - свободата на растенията. Колътъ е

свободенъ, той нъма никакви страдания, но сжщевръменно той изгнива, въ него нъма никакъвъ животъ, никакво растене. Нъкой казва: не може ли безъ страдания въ този животъ?-И безъ страдания може, но тогава човъкъ тръбза да бжде въ положението на колъ. Обаче, животътъ на растенията е съзнателенъ; въ тъхъ има сградания, но има и растене. Нъкой казва: дотегнаха ми страданията. Питамъ: кой животъ искашъ тогава? Ако искашъ живота на кола, ще седишъ въ земята безъда се помръдвашъ. Пои това ти ще бждешъ хубаво боядисанъ, но нито ще давашъ нъщо отъ себе си, нито ще получаващъ нъщо отвънъ, докато най-послъ изгниешъ. Чудни сж съвръменнить хора, когато искатъ животъ безъ страдания! Има животъ безъ страдания, но той е животъ на смъртьта. Органическиятъ животъ, въ който има страдания, е животъ на растене. Въ растенето вече има прояви на висша любовь, чръзъ която хората се опознаватъ. Ние сме дошли на земята да се срещнемъ, да се опознаемъ съ своитъ приятели. При сегашното развитие на човъчеството, хората не могатъ да се сръщатъ и опознаватъ на небето, затова дохождатъ на земята, да се създаватъ воъзки между душитъ. Като се срещнеге и си поговорите приятелски и любовно, като създадете правилни връзки помежду си, вие можете: вече да отидете на небето, а можете, ако те, и за въ бждеще да останете на земята поживъете още малко. Ако не искате повече останете на земята, ще ви изпратять въ другънъкой свътъ, тамъ да търсите други свои приятели.

Казвате: ние тръбва да любимъ Бога!—Какъ ще Го любите? Вие тръбва да знаете, че Богъ се проявява въ цълокупния животъ, въ всички живи сжщества. Затова, срещнете ли нъкой вашъ приятель, вие тръбва да намърите въ него поне една хубава, красива чърта, която пръдставлява Божесвеното въ него. За да познаете Бога въ всички Негови прояви, вие тръбва да обходите цълия

козмосъ, цълата вселена. Казвате: колко връме ше трае тази обиколка изъ вселената?--Въчностьте е пръдъ васъ, нъма защо да се безпокоите, лали ще имаге връме, или не. Вие ще минавате повзъ всички форми на минералното, на расителного, на животинското царства, докато дойдете до положението на човъкъ. Отъ това послъдно положение вие ще минете и пръзъ по високи фази, ще минете пръзъ всички по високи форми на Битието. Наука е това! Нъкой ще каже: нима и пръзъ формата на свинята ще минемъ? - Какво отъ това, ако тръбва да минете и пръзъ формата на свинята? - Тя е отвратително, нечисто животно! Питамъ: ако намирате, че свинята е толкова нечисто животно, защо я ядете? Ако нъкому кажатъ, че е свиня, той се обижда. Защо? Ако понятието свиня 🕳 толкова обидно, какво търси свинята между васъ? Защо ходите по три пжти на день въ кочината да я храните? Щомъ става въпросъ да отслеждате свинята и да се ползувате огъ месото ѝ, ане се радвате, казвате: прасенцето ми! Когато нарекатъ нъкого свиня, съ това искатъ да му кажатъ, да не бжде толкова глупавъ и нечистъ като свинята; когато нарекатъ нъкого волъ, съ това мскатъ да кажатъ, че този човъкъ има рога, съ които си служи; когато нарекатъ нъкого конь, торита. Какво правятъ съ вола, който боде и съ коня, който рита? — Впръгатъ ги и ги пращатъ на фабота. Станатъ ли коньтъ и волътъ разумни, даветъ имъ свобода. Тъй щото, говорите ли за човъка, въ пълния смисълъ на думата, той не тръбва да бжде нито свиня, която по цълъ день да рови, нито волъ, който да боде, нито конь, който да рита. Човъкъ тръбва да бжде разумно сжщество! Съвръменнитъ хора, обаче, като се натъкватъ

Съвръменнить хора, обаче, като се натъкватъ на положения, да разръшаватъ въпросить за друтить сжщества, тъ казватъ: волъ е това, той тръбва да се впръга на работа! Конъ е това, той тръбва да се езди, да се впръга въ кола, да ра-

боти на господаря си! Казвамъ: така е, волътъ из коньтъ тръбва да се впръгатъ на работа; ами човъкъ какво тръбва да прави? Споредъ васъ, хората тръбва да се занимаватъ съ разръшението на сериозни въпроси. И наистина, хората засъдавать въ камаритъ, разръшаватъ различни въпроси, но въпръки това тъ страдатъ повече и отъ животнитъ. Ученитъ хора, философитъ, напримъръ, искатъ да изправятъ, както своя животъ, така и живота на другитъ хора, но не могатъ да намърять естественъ начинъ за това изправяне. Днесъ хората се биятъ на бойното поле, чупятъ краката и ржцътъ си, а на другия день пращатъ своитъ ранени по болницить, дъто имъ правять изкуствени ржцъ и крака-лъкуватъ ги. И слъдъ всичко това съвръменнитъ хора се хвалятъ съ своята наука и казватъ: много е напръднала науката днесъ! Тя ни дава начини, да правимъ гумени крака и ржић на пострадалить отъ войната, и то такива крака, които не могатъ да се различатъ отъ естественить. Ние благодаримъ за тия гумени ржцъ и крака. Истински ученъ е този, който може да вземе краката на нъкой осжденъ на объсване и ги присади върху тълото на човъкъ безъ крака. Инвалидътъ, на когото липсватъ два крака, ще каже на разбойника, когото осжидать на смърть: приятелю, ако искашъ, услужи ми съ твоитъ крака слъдъ объсването ти. Твоитъ крака и така ще бждатъ осждени на изгниване, дай ми възможность да си послужа съ тъхъ! По този начинъ и ти ще имащъ дълъ. въ моя животъ. Казвате: това е жестоко нъщо! Значи, да объсите единъ човъкъ и да му се отнеме цълия животъ, това не било жестоко, а да му отнемете двата крака слъдъ неговото объсване. било жестоко. Ако пръстжпинкътъ даде двата си крака на единъ праведенъ човъкъ, ще: изгуби ли нъщо?-Нищо нъма да изгуби. Праведниятъ връменно само ще си услужи съ двата крака на пръстжпника, и послъ ще му ги върне.

При това, пръстжпникътъ ще се ползува отъ живота на праведния.

Христосъ казва, че пржчкитъ сж излъзли отъ возата. Слітдователно, лозата е дала животъ на пржчкить. Значи, когато хората дойдать до вжтръшно разбиране на великата духовна наука, т. е. до науката на великата разумна природа, или по Божествената наука, тъ ще разбератъ вжтръшния смисълъ на живота. Подъ думата Богъ съвръменнитъ хора не изразяватъ нъкаква дълбока идея. Тази дума днесъ е изгубила своя вжтръщенъ смисълъ. Пръди всичко гъ търсятъ Бога вънъ отъ себе си, когато Богъ вънъ отъ човъка не сжшествува. Вънъ отъ човъка Богъ нищо не пръдставлява. Каже ли нъкой, че разбира Бога вънъ отъ себе си, това показва, че той самъ е вънъ отъ Бога. Нъкой казва: азъ изпждихъ Бога себе си. Това показва, че той самъ е изпжденъ отъ Бога, а мисли, че е изпждилъ Бога отъ себе си. Богъ сжществува и вънъ отъ насъ. Кога? — Когато човъкъ познае Бога въ себе си, той ще Го познае и вънъ отъ себе си. Тогава вече има смисълъ да казва той, че Богъ е навсъкждъ, т. е. и вънъ, и вжтръ въ човъка. Тъй щото, ние тръбва да имаме правилна идея за Бога. Ние живъемъ въ Него, и Той живъе въ насъ. Това значи: животътъ на всички сжщества се опръдъля отъ Бога. Слъдователно, когато хората казватъ, ние сме вънъ отъ Бога, и Той е вънъ отъ насъ. това сж идеи, които могатъ само да заблудятъ човъка, но не и да го просвътятъ. И затова съвръменнить хора сж придали на Бога качества, каквито тъ познаватъ въ себе си, но този образъ за Бога е тъхенъ личенъ образъ. Този не е истинскиятъ Богъ, Който непръстанно работи въ тъхъ. Божествениять животь въ човъка постепенно руши всички криви идеи, всички неправилни връзки, в създава прави идеи, прави, хармонични връзки, които го довеждатъ до правилно разръщение на важнить проблеми въ живота.

Христосъ казва: "Всѣка пржчка, която не дава плодъ, Отецъ ми я отрѣзва; и всѣко дърво, което Отецъ ми не е насадилъ, ще се изкорени". Това значи: всѣка идея, всѣка връзка, всѣко желание, които не сж въ съгласие съ Бога, ще се лание, които не сж въ съгласие съ пога, ще се разрушатъ, ще изчезнатъ. Отъ тъхъ ще останатъ само нъкои нъща, които ще говорятъ за нъкогашното тъхно величие. Тъ ще пръдставляватъ нъщо подобно на разкопкитъ, които и до днесъ продължаватъ да правятъ въ Египетъ, въ Америка, въ Африка и другадъ. Тъзи разкопки говорятъ за сжществуванего на нъкаква велика култура, отъ която днесъ намираме само останки. Тази велика култура на миналото днесъ лежи дълбоко заровена въ недрата на земята. И други култури има заровени въ Великия Тихи океанъ, както и въ Атлантическия океанъ, и отъ тъхъ намираме отъ връме на връме само извъстни останки. Кои сж причинитъ за пропадането на тия култури? Неви-димиятъ свътъ е ръшилъ днесъ да възстанови тъзи култури, понеже тъ сж изкупили вече своитъ гръ-хове. Тъзи култури отново ще придобиятъ своята свобода, както едно връме руситъ дойдоха да ос-вободятъ българитъ огъ турското робство. Казва-те: кое може да възстанови свободата на хората? Науката, религията сж въ сила да възстановятъ свободата на всъки, който искрено я търси. Обаче, ние говоримъ за Божествената наука и за онази религия, която не почива на никакви догми и правила, но която се диктува отвжтръ, отъ онъзи закони, които Богъ е написалъ въ душата на човъка още въ връмето на неговото създаване.

Казвате: като умремъ, тогава ще бждемъ свободни. Това не е свобода. Ние не говоримъ за свобода и за религия, които могатъ да дойдатъ, слъ тъ като човъкъ умре. Не, човъкъ тръбва да се освободи, докато е живъ, а не слъдъ смъртъта си. Живиятъ човъкъ е свободенъ, а мъртвиятъ нъма никаква свобода. Може ли да се нарече свобода положението, когато смъртъта дойде,

възже човъка и го носи, дъто тя намира за добрь? Ако хората се надъвать да бждать свободни слъдъ смъртьта си, тогава тъ иматъ голъма въра въ нея. Наистина, съвръменнитъ хора иматъ гольма въра въ смъртьта. Като дойде при нъкой боленъ, тя го вързва добръ, хваща го въ ржцъть си и го занася въ ада, дьто прави съ каквото иска. Тя направи сжщото и съ Христа: хвана Го, завърза ржцътъ Му, заведе Го въ ада и Го пръдаде въ рживтъ на дявола. Тамъ Го посрещнаха съ викозе, съ любопитство, всички каха да видятъ, кой е този, който се реформирането на свъта. Още съ влизането Христа въ ада, бомби започнаха да пукатъ, разтвориха се вратить, и въ скоро връме адътъ се изпразни. Това значи пробуждане на Божественото съзнание у човъка. Има моменти, когато у човъка се пробужда мощното, великото, Божественото, и той знае, че е по-силенъ отъ окржжаващить. И тогава силата на човъка не се заключава нито въ богатствого, нито въ знанието му, но той поставя своята сила въ упованието си на Бога, въ връзката си съ Него. Това значи: когато съзнанието на човъка стане едно съ съзнанието на Бога, той е силенъ: когато животътъ на човъка едно съ живота на Бога, той е силенъ тълото на човъка стане едно съ тълото на Бога. той е здравъ. И слъдъ всичко това хората ще търсятъ Бога на небето. Кой човъкъ е виждалъ небето? Кой знае, какво пръдставлява небето? Пръди всичко, това, което хората наричатъ небе, не е никакво небе. И човъкътъ, когото виждате отвънъ, не е никакъвъ човъкъ. Това е само сънката на човъка.

Питамъ: кои сж отличителнитъ чърти на човъка? Допуснете, че имате двама приятели: единиятъ красивъ, добръ облъченъ, богатъ, а другиятъ — грозенъ, бъденъ, простичко облъченъ. Вие отивате на гости при своя богатъ приятель, и той като ви види, веднага ви запитва: кога дой-

де, приятелю, и кога ще си отивашъ? Ако забълъжи, че вие имате намърение да останете нъколко дни на гости при него, той започва да се извинява. че жена му не е разположена, че дъцата му не сж здрави, и затова не ще може да ви задържи у дома. си. Вие казвате: правъ е човъкътъ, азъ не съмъ дошълъ на добро връме. Другъ пжть ще го посътя. Отивате слъдъ това при бъдния си приятель. Той ви приема любезно, разположено, поканва ви да си хапнете, каквото Богъ далъ, и следъ това, макаръ, че нъма библиотека на разположение, но изважда една отъ своитъ, ограничени на брой, книжки и започва по нея да ви разправя, какво е челъ, какви въпроси го интересуватъ въ живота и т. н. Както виждате, единиятъ приятель се отличава отъ другия главно по ума си, по доброто си сърце. Тъзи сж отличителнитъ качества на човъка. Умниятъ човъкъ никога не търси погръшкить на хората; той търси само тъхнить добродътели. Слъдователно, два начина има, по които хората могатъ да постжпватъ. Който е колъ, той ще търси погръшкитъ на хората; който е растение, той ще търси добродътелитъ на хората. Нъкой казва: нима не тръбва да се вглеждаме въ могръшкитъ на хората? Питамъ: какво спечелихте, слъдъ като цъли 8.00 години се вглеждахте въ погръшкитъ на хората? Търсете добродътели у хората, както търсите скжпоцъннитъ камъни въ земята! Колкото по-голъми добродътели намирате, толкова и вие ставате по богати. Намърите ли малки люспици отъ добродътелитъ, радвайте се и на тъхъ, но търсете голъми добродътели.

Казвамъ: въ всички съврѣменни хора има единъ вжтрѣшенъ стгемежъ къмъ търсене лесния пжть. Наистина, жиготътъ на кола е по-лесенъ, отколкото живота на растението, но въ кола нѣма прогресъ, нѣма развитие Колътъ иска само да се одѣла, да се боядиса, да се забие въ земята и съ това работата около него се свършва. Обаче, не е така и съ растението. Растението трѣбва да

се посади, да се пръкопае, полива, обработва, да се пази отъ паразити и т. н. Сжщото може да се каже и за добродътелить: за развитието на една добродътель се изисква работа, грижи, вжтръщни усилия. Христосъ слъзе на земята отъ невидимия свътъ, да направи едно добро на човъчеството, но тръбваще поть отъ кръвь да потече отъ лицето му, докато го направи. И при това казватъ, че Христосъ билъ великъ, всесиленъ човъкъ. Да, великиять, мощниять Христось тръбваше дълго връме дасе моли, докато успъе въ работата си. Казвате: защо тръбваще да се моли Христосъ? Не бъще ли достатъчно да каже само една дума, и всичко, каквото желаеше, да стане? Думата "молитва" подразбира разговоръ. Чотать молитвата Христосъ влизаще въ великъ разговоръ съ невидимия свътъ, съ всички висши иерархии въ него и съ Бога. Чръзъ молитвата пръдадоха на Христа единъ великъ урокъ, който тръбваше да научи още на земята. Всичко, каквото Той пръживъ на земята, бъще пръдметно обучение за Него. Просвътенъ умъ имаше Христосъ, но при все това поть отъ кръвь тръбваше да потече отъ лицето Му, докато научи този великъ урокъ, докато се роди въ Него една велика: идея. Мнозина мислятъ, че Христосъ тръбваще дамоли Бога за отмънение на своята сждба. Не, Той тръбваше да ръши задачата си, да намъри найправилния методъ за нейното ръшение. И наистина, Хоистосъ разбра, че единствениятъ пжть. чръзъ който човъчеството може да се спаси, е законътъ на Любовьта. Вложи ли се Любовьта въцълокупния животъ, като сила, която е въ състояние да помага при развитието на всички способности и дарби въ човъка, работитъ му ще се уредятъ. Ако ученикътъ, търговецътъ, свещеникътъ, земледълецътъ, професорътъ вложатъ Любовьта, като начало на своя животъ, всичкитъ имъ работи ще се развиватъ съ успъхъ. И тогава търгове-цътъ нъма да бжде най-богатъ човъкъ въ свъта, но ще бжде щастливъ; ученикътъ нъма да свърши съ отличие, но ще бжде добъръ и примъренъ; професорътъ нъма да бжде най ученъ човъкъ, но каквото научи, ще го помни, ще го прилага въ живота си. Влъзе ли Любовъта въ живота на хорага, тъ ще вървятъ отъ сила въ сила, отъ слава въ слава, и дъятелностъта имъ ще се увеличава.

Сега, ние не проповъдваме любовь, която се топи и изчезва. Любовь, която се топи и изчезва, ние наричаме захарна. Такава любовь мухитъ я изяждатъ и водата я разтопява. Тъй щото, ако се оплаквате, че сте изгубили любовьта си, вие тръбва да отидете въ нъкой кошеръ, тамъ да я търсите. И пчелитъ обичатъ вашата любовь. Обаче, тази Любовь, за която ние говоримъ, нито пчели я ядать, нито вода я разтопява. Гвоздеитъ, отъ клито е скованъ съвръменниятъ свътъ, сж направени отъ захарна любовь. И затова, когато кажемъ, че съвръменниятъ свътъ ще се измъни. ние подразбираме, че тъзи гвоздеи ще се из-мънятъ. Пчелитъ ще изядатъ тъзи гвоздеи, съвръмениять свътъ ще се разложи, и отъ него нищо нъма да остане. По сжщия начинъ, когато заровятъ човъка въ гроба, той не изгнива, не се стопява, но червеитъ го изяждатъ. Вие казвате, че човъкъ се стопява въ гроба. Не, само захарьта се топи. Тогава, какъ е възможно едно организовано сжщество, съставено отъ множество органически вещества, каквото пръдставлява човъкътъ, да се стопи? Идеитъ на съвръменния свътъ не тръбва да бждатъ повърхностни, защото, каквото човъкъ мисли, такъвъ става. Мнозина казватъ: нашата работа се свърши вече. Щомъ мислите така, дъйствително и вашата работа ще се свърши. Като се говори, че човъкъ изчезва, че се стопява, това се отнася само до формата. Наистина, щомъ човъкъ свърши капитала си, като търговецъ, работата му се свършва, и ако не може да се продължи повече, той тръбва да стане слуга на нъжой богатъ търговецъ. Това се отнася и до учеиия човъкъ. Щомъ неговата наука повече не го задоволява, той тръбва да отиде при нъкой виденъ професоръ, като слуга, и отъ него да се учи. Имате ли новия животъ въ себе си, вие можете да станете ученикъ на великия професоръвъ живота.

И тъй, щомъ разберете смисъла на стиха: "Азъ съмъ лозата, вие пржчкитъ", ще видите, че той се отнася до напръдналитъ ученици. Азъ разглеждамъ думата душа въ широкъ смисълъ. Напръднала душа е тази, съзнанието на която е пробудено. Човъкъ съ пробудено съзнание е готовъ на всички жертви, на всички разумни опити. Когато се прави нъкакъвъ духовенъ опитъ, отъ него може да има само печалба, а никаква загуба. Печалбата въ живота се заключава въ придобиване на души. Спечелите ли единъ или двама приятели, вие сте най-богатиять човъкъ въ свъта; иъмате ли приятели, вие сте най-бъдниятъ човъкъ. Яко нъмате приятели, какво ще кажете на Господа, когато отидете единъ день при Него? Ще кажете: азъ се оженихъ, имахъ три-четири дъца, които изучихъ. На какво ги научи? - Учихъ ги въ училищата, свършиха университетъ, оставихъ имънаслъдство, и сега живъять като културни хора. Мислите ли, че затова ще получите похвала отъ-Господа? Другъ може да каже: о́аща ми и майка ми минаваха за религиозни, върваха въ Бога, въдуховния свътъ, но научно не разбираха живота. Добръ, че ми оставиха богатство, да поживъя охолно, както азъ разбирамъ, а тъхъ — Богъ да ги прости! Мислите ли, че този човъкъ е разбралъ нъщо отъ живота? Значи, този синъ е доволенъ отъ баща си и майка си само заради това, че му оставили наслъдство и слъдъ това казва: Богъ да ги прости! Богъ да ги прости, но кога? Ако сж те научили да познавашъ Бога, да живъешъ въ свътлина. Иначе. тъ не сж изпълнили своята задача.

Пръдставете си, че вие имате двама добрич приятели. Единиять отъ тъхъ ви купува билетъ отъ сто лева и ви завежда на театъръ, да гледа-те нъкаква нова пиеса. Вториятъ пъкъ ви завежда въ една добра гостилница, дъто ви угощава. Вие се нахранвате хубаво и излизате доволенъ. Кой отъ двамата приятели е постжпилъ по разумно? Или, ако единиятъ приятелъ ви купува лотариенъ билетъ отъ 500 лева, за най-голъмата печалба, отъ 100.000 лв. Вие седите и очаквате деня, когато ще се тегли лотарията и си казвате: дано спечеля! "Трай коньо, за зелена тръва"! Вториятъ приятель пъкъ изважда една сума отъ касата си и ви завежда на пазаря, да ви купи дрехи и обуща. Кой отъ двамата е постжпилъ по-разумно? - Вториятъ. Съвръменнитъ хора постжпватъ каго първия приятель, подаряватъ си лотарийни билети и очакватъ щастието да дойде. Професорътъ купува лотариенъ билетъ, очаква единъ день да стане виденъ, да се прослави въ цъла Европа. Поетътъ сжщо купува лотариенъ билетъ, издава съчиненията си и очаква удобрение отъ хората, тъ да го признаятъ за великъ поетъ. Изобрътательтъ открива нъщо, т. е. и той си купува лотариенъ билетъ, очаква въстницитъ да се произнесатъ за неговото изобрътение. Ученикътъ отива въ училище, и той носи лотариенъ билетъ, очаква да се изучи, дано науката спаси човъчеството и внесе редъ и порядъкъ въ него. Питамъ: какво сж придобили съвръменнитъ хора отъ лотарийнитъ билети? За човъка е важно това, което въ даденъ моментъ той знае и може да приложи, до види, какви резултати то може да му донесе.

Да допуснемъ, че нъкой човъкъ е слабъ, има условия да заболъе отъ нъкаква опасна болесть. Всички го съвътватъ да се лъкува, да се покаже на добри лъкари, но той нъма сръдства. Какво тръбва да прави? Дохожда при него единъ ученъ човъкъ и му казва: азъ имамъ една рецепта, която, ако приемешъ съ въра, тя ще те освободи отъ болестъта. Каква е тази рецепта? — Всъка сутринь, пръди ядене, ще изпивашъ по три

глътки вода. Какъ? – Ще постжпишъ по слъпния начинъ: ще потолишъ тритъ си пръста въ чашата съ вода, ще я поразбъркашъ малко и ще глътнешъ три пжти. Този човъкъ гледа, съмнява се и си казва: каква ли ще е тази рецепта? Каквато и да е рецептата, изпълни я. Шомъ почувствувашъ подобрение, направи опита нъколко пжти и ще видишъ, че тази вода дъйствува. Трить пръста, поставени въ водата, пръдставляватъ три извора. Какво ще кажете, ако този човъкъ слъдъ една година се поправи, започне да мисли правилно, дробоветь му се възстановяватъ и отъ посръдственъ човъкъ, той става здравомислещъ, солиденъ човъкъ? Тази рецепта реална ли е или пръдставлява нъкаква измама? Питамъ: като ходите да проповъдвате на хората, носите ли тия чашки съ себе си? Вие казвате: повървай въ Господа Исуса Христа и ще бжиешъ спасенъ! Не, така не се проповъдва. Нъма какво да говорите на хората да върватъ въ Господа, но турете трить си пръста въ чашата съ вода и дайте имъ да пиятъ. Тъ ще пиятъ, вие ще поставяте тритъ си пръста, докато най-послъ хората напълно оздравъятъ. Който е опиталъ тази вода, само той може да каже, че има Господъ и върва въ Него. Казвате: такъвъ човъкъ омагйосва. Кой отъ васъ не е омагиосанъ? Като спите вечерь, не сте ли омагиосани? Кога ставатъ магиитъ? - Вечерь, като спите. Магиитъ ставатъ вечерь, кражбитъ ставать вечерь, пръстжпленията ставать вечерь. Питамъ: ангелитъ спятъ ли тогава? - Янгелитъ никога не спятъ, но хората спятъ. Защо хората спятъ? -Защото служатъ на себе си. Тъ служатъ на старата философия, споредъ която считатъ, че първо тръбва да помогнатъ на себе си, да задоволятъ всички свои желания, и ако имъ остане връме, тогава ще помогнатъ на другитъ хора. Тази философия се проповъдва и подържа отъ хиляди години насамъ. Донъкждътя е права, но понеже Богъ царува на небето и на земята, пржчката нъма защо да се

грижи за своя животъ. Ако тази философия не търпи никаква промъна, тогава направете опита да отръжете една пржчка отъ лозата и вижте, може ли тя сама да оправи работить си. Слъдъвсичко това ще дойдатъ философить и ще започнатъ да убъждаватъ хората, че ако се насади тази пржчка въ земята, тя отново ще може да поникне. Така е, може да поникне, но ако тя се посажда десеть пжти и отново пониква, най-послъ тя ще се изроди. Слъдъ десеть посаждания пржчката вече се пръвръща въ колъ. Този е неестественъ пжть на присаждане. Единствениятъ естественъ пжть на присаждане е чрѣзъ сѣмка. Стане ли присаждането съ калемъ, съ присадка, въ края на краищата, се дохожда до израждане. При сегашнитъ условия присаждането е необходимо, но когато се дойде до истинския животъ, човъкъ тръбва самъ да излъзе отъ Божествената съмка. Божественото запазва своить качества и въ корена, и въ стъблото, и въ клонетъ. Когато присаждатъ съ калемъ, присадката е Божествена, а въ останалитъ части на дървото има и човъшко, и животинско.

Христосъ казва: "Язъ съмъ лозата, вие—пржчинтъ". Той подразбира великия Божественъ животъ въ насъ. Когато става въпросъ за организация, това подразбира Божествения животъ. Само той е организиранъ. Животинскиятъ, както и човъшкиятъ животъ още не сж организирани. Нъкога човъкъ е готовъ да се бори, да се състезава. Това е животинското въ него. Нъкога пъкъ е крайно инертенъ. Това сж двъ крайности, два полюса въ него, които показватъ, че той се движи въ двъ противоположни посоки: къмъ небето и къмъ земята. Такъвъ е животътъ на растенията. Истинскиятъ животъ е Божествениятъ, който тръбва да организира въ себе си човъшкия, животътъвотинския, както и този на растенията и да използува тъхната сила. Това подразбира Христосъподъ думитъ: "Безъ мене нищо не можете да на-

правите" Може ли пѣтето безъ майка си? — Безъ майка дѣтето не може да расте. Това, което днесъ дѣтето взима отъ майка си, отникждѣ другадѣ не може да го придобие. Това, което дѣтето взима отъ баща си, отникждѣ другадѣ не може да го придобие. Тъй щото, качествата, които сета имаме, ние сме ги придобили отнѣкждѣ. Човѣкъ все трѣбва да има майка и баща, независимо отъ това, дали тѣ сж видими, или невидими. Човѣкъ все трѣбва да има единъ изворъ, отъ който да черпи. Майката, бащата трѣбва да бждатъ свещени за насъ. Този е смисълътъ на Христовитѣ думи: "Който се откаже отъ мене и не иска да приложи моето учение, той ще се отрече отъ лозата, и смъртьта неизбежно ще дойде."

Казвате: религия, наука е необходима за хората. Подъ думата "религия" ние разбираме миръ, къмъ който всъка душа се стреми. Придобие ли този миръ, душата се освобождава и се връща при своитъ. Ние наричаме съвръменнитъ хора затворници. Какво очакватъ затворницитъ? - Да се освободять оть затвора, да се освободять оть букаитъ, да се освободятъ отъ пазачитъ, да излъзатъ вънъ, да придобиятъ свобода и просторъ. Съвръменнить хора живъять подъ въченъ страхъ. Дойде ли нъкоя болесть, всички се плашатъ да не умратъ. Защо се плашатъ? - Зашото ще отидатъ на по-лошо мъсто. Казано е въ Писанието: Богъ не съизволява въ смъртьта на гръшницитъ. Значи, човъкъ не тръбва да умира, а тръбва да пръминава отъ единъ животъ въ другъ, т. е. да пръминава отъ смърть къмъ животъ. Мнозина казватъ: като напуснемъ земята, всичко се свършва. Подъ думата "земя" ние разбираме човъшкия организъмъ. Иска ли човъкъ да живъе дълго връме на земята, той тръбва да познава добръ законить и силить, които управлявать неговия организъмъ. Щомъ ги познава, той ще може да влада материята; шомъ влада материята, той ще влада и себе си; щомъ влада себе си, той ще влада и надъ

всички болести, ще може да пръодолява всички мжчнотии, ще може да се справя съ всички противоръчия въ живота. Днесъ хората страдатъ отъ различни болести, и като не знаятъ причинитъ за тъхното появяване, не могатъ да се лъкуватъ. Причинить на болестить сж психически. Запримьръ, причината на тумора се крие въ извратяване проявить на Любовьта. Яви ли се у човъка алчность, това показва, че извъстенъ брой клътки отъ организма се диференциратъ, искатъ да живъять самостоятелно, да не се подчинявать на общия редъ въ организма. По този начинъ тъ създаватъ свое собствено жилище, като образуватъ нова държава, съ свободно управление. Така работять ть дни, мъсеци, години, докато лькарыть съ своята артилерия дойде сръщу тия непокорни поданици и започва да ги бомбардира. Нъкога той успъва да ги изпжди навънъ, а нъкога се явява усложнение, което отправя човъка на другия свътъ. Обаче, има и другъ начинъ на лъкуване - чръзъ присаждане. Както става присаждане въ плоднитъ дървета, така може да става присаждане и въ организма на човъка, да се заставять соковетъ да вървятъ нагоръ. Когато енергиитъ въ живия организъмъ спиратъ, на мъстото, дъто става спиране, се явява извъстна подутина, която лъкаритъ наричатъ туморъ. Значи, който разбира ть на присаждането, той ще може по единъ или по другъ начинъ да насочи енергиитъ въ организма да потекатъ и пръзъ подутината. Щомъ потекатъ и пръзъ нея, тя напълно изчезва. Тъй щото, ако новитъ клътки успъятъ да взематъ соковетъ на клъткитъ, които образуватъ тумора, той нъма да има условия за развитие, и напълно ще изчезне. Като говоримъ за растенията и за животнитъ, ние не сме за тъхното изтръбление, нито за тъхното чръзмърно размножение. Тѣ сж необходими въ икономията на природата, обаче, тъхниятъ брой е точно опръдъленъ и не тръбва нито да се увеличава, нито да се намалява.

Сжществува висша, Божествена математика, която точно опръдъля количеството на растенията и на животнить въ природата. Щомъ е така, тъ не тръбва безразборно и безразсждно да се унищожаватъ. Днесъ хората колятъ животни, убиватъ ги, кжсатъ цвътя, изсичатъ дървета безразборно, но затова носять послъдствията отъ своитъ необмислени постжпки. Запримъръ, виждате, че нъкой човъкъ изсъкълъ една череша, но не се минава много връме, той се спъва, пада на земята и си счупва крака. Той казва: не зная, какво стана, случи ми се голъмо нещастие. Казвамъ: причината на това нещастие се дължи на отрѣзването на черешата. Позволено е на човъка да яде череши. тъ подобряватъ неговото храносмилане, но не е позволено да ръже самото дърво на черешата.

Сега ще ви задамъ слъдния въпросъ: ако Христосъ е истинската лоза, а хората — пржчкитъ, защо сж толкова хилави, при все, че отъ толкова хиляди години ядатъ грозде отъ тази лоза? Значи, съвръменнитъ хора ядатъ отъ плодоветъ на тази лоза, но се съмнъватъ, измжчватъ се, изпадать въ безвърие и казвать най-послъ: нишо не сжществува въ свъта! Животътъ е илюзия, той нъма никакъвъ смисълъ. Не, въ живота сжществува нъщо велико, съзнателно. Вземете, запримъръ, държавата. Истинската държава пръдставлява сборъ отъ велики, разумни души, които водятъ съзнателенъ, разуменъ животъ. Членоветъ на държавата сж свързани въ общъ организъмъ, както всички души сж свързани съ общия Божественъ организъмъ. Когато се говори за държави, за хора, за животни и за растения, които сж изчезнали, ние знаемъ, че сж изчезнали само ония отъ тъхъ, които не сж спазили великитъ Божии закони. Тия пъкъ, които сж спазили великитъ Божии закони, тъ живъятъ въчно. Затова и Писанието казва: "Гръшнитъ ще изчезнатъ отъ лицето на земята". Това подразбира, че развитието на тия сжщества ще се пръкрати. Това не е запла-

шване. Ние не казваме, че който не влъзе въ тази, или въ онази църква, ще изгуби живота си. Само една църква сжинествува въ свъта, на която всички други сжщества се подчиняватъ доброволно, безъ насилие. Чръзъ насилие никоя черкова, никакво учение не могатъ да спасятъ свъта. Яко е въпросъ за насилие, и Христосъ можа да спаси свъта съ насилие. Той не можа ли да дойде съ 12,000 ангели отъ небето и да спаси свъта? Само единъ ангелъ е въ сила да се справи съ една 20 хилядна армия и да не остави нищо отъ нея. Значи, ако въ единъ легионъ ангели има по шесть хиляди, тогава въ 12 хиляденъ легионъ ангели, ще има всичко 72,000 ангели. При това, ако всъки ангелъ е въ състояние да се справи съ 150 хиляди души, можете да си пръдставите, каква сила ще бждатъ всички заедно! Обаче, чръзъ насилие свътътъ не може да се поправи. И затова Христосъ казва: "Чашата, която Отецъ ми даде, да я не пия ли?"

Слъдователно, първо тръбва да се даде жертва, а послъ ангелитъ да дойдатъ на помощь. Ангелить идать съ своята любовь въ помощь на силата. Послъ ще дойде богатството, върата, честьта. Първиятъ принципъ, който тръбва да се постави за основа въ живота, е Любовьта. Тя има два израза: висшъ, духовенъ и низшъ, физически. Ако въ духовния свътъ човъкъ не обича всички, Любовьта изчезва. И обратно: ако въ физическия свътъ човъкъ обича всички. Любовьта пакъ изчезва. Значи, въ физическия свътъ ще обичате само Едного. Като се говори за висшъ свътъ, подразбираме небето, дъто живъятъ възвишени и благородни сжщества. Тъ сж силни, мощни, само съ една ржка могатъ да дигнатъ земята. Казвате: тия сжщества иматъ ли опорна точка нъкждъ? --Иматъ, разбира се. И тъ се хлъзгатъ по нъкаква плоскость, както и земята се хлъзга по епно платно. Това, което съвръмешнитъ учени наричатъ етеръ, е платното, по което земята се хлъзга. То-

ва платно е недълимо, нищо не е въ състояние да го скяса. Тъй щото, колкото и да е тежка земята, това платно никога не може да се скжса, То не е гладко, не е право обтегнато, но е набраздено, вълнообразно, и по тия вълни, именно. земята се клъзга. Съ това се обяснява образуването на свътлиннитъ вълни. Когато свътлината минава по тъзи бразди, тя прътърпява извъстно триене, вслъдствие на което се образуватъ свътлиннить вълни. Адептить на науката знаятъ тъзи нъща. Тъ знаятъ, защо платното не се кжса: тъ знаять, какъ земята е стжпила върху него и т. Единъ день, когато и вие стжлите върху това платно, ще почувствувате подъ краката си здрава почва, отъ която никой не може да ви помъсти. Нъкои учени наричатъ тази почва канара. Какъ се хлъзга земята по това платно, какъвъ е ставътъ на платното, това сж отвлъчени въпроси. които днесъ не могатъ да се разбератъ.

"Азъ съмъ истинската лоза". Христосъ е самата лоза, а всъка пржчка отъ нея пръдставлява живота на единъ човъкъ. Когато всички тия пржчки дойдатъ въ съгласие съ общия животъ на лозата, тъ ще могатъ да разбератъ живота и на самата лоза. На това основание всъки отъ васъ ще може да познае и да разбере Бога: той ще може да познае и да разбере Христа. Познаете ли Бога, ще познаете и Любовьта, която нъма начало, нъма и край. Казва се, че Богъ е Любовь. Речете ли да опръдълите, какво нъщо е Любовьта, вие ще се забъркате. Щомъ знаете това, не говорете за Любовьта. Никой нъма право да пита приятеля си, или кого и да е, обича ли го. Зададете ли такъвъ въпросъ на приятеля си, и любовьта между васъ ще изчезне. Обичате ли нъкого, и той ще ви обича, нъма защо да го питате. Мислите ли, че който казва, че ви обича, изказва цълата Истина? Какво ви ползува любовьта на нѣкой бѣденъ човъкъ, който нъма нито дрехи, нито обуща, а нъма и пари да се нахрани, както тръбва? Ако и вие

сте бъденъ, като него, кой кому може да даде нъщо?

Пръдставете си, че вие лежите въ нъкоя болница. Азъ идвамъ при васъ да ви помогна. Като ме видите, вие първо ме запитвате, обичамъ ли ви. Азъ не ви отговарямъ нищо, но ви поглеждамъ само. Не се минава много връме, и вие ставате отъ леглото си здравъ, разположенъ. Пакъ питате: обичашъ ли ме? Азъ нищо не ви отговарямъ, но пакъ ви поглеждамъ, и вие се виждате облъченъ вече съ нови дрехи, освободенъ отъ болничния халатъ. Излизате на двора и пакъ ме питате: обичашъ ли ме? И този пжть не ви отговарямъ, но вие се намирате пръдъ богата трапеза, съ хубави ястия. - Обичашъ ли ме? Пакъ мълча. Обаче, вие веднага заспивате и на другия день, като се събудите, виждате, че сте въ дома си, здравъ, веселъ, напълно доволенъ и щастливъ. Казвате: какво стана съ мене? Вчера бъхъ въ болницата, днесъ съмъ дома си. Сънъ ли бъще това, което видъхъ снощи? Дойде при мене единъ човъкъ, който ми помогна да оздравъя. Дъ отиде той?-Този човъкъ е заминалъ за небето. Той дойде да ви помогне само и си замина.

Казвате: това сж илюзии, нѣщо подобно на приказкитѣ отъ "Хиляда и една нощь". Питамъ: кой отъ васъ не е билъ въ болница? Кой отъ васъ не е билъ въ кальта? Съврѣменнитѣ хора бѣха едно врѣме въ водата, въ видъ на малки или голѣми риби, но днесъ не сж вече тамъ. Кой ги извади отъ водата? Едно врѣме съврѣменнитѣ хора бѣха изъ въздуха, летѣха като птици. Кой ги извади отъ тази срѣда? Това може да направи само Онзи, който има магическата пржчица и може да я управлява. Този Единниятъ и до днесъ маха съ ржка изъ въздуха, докато извади всички живи сжщества отъ неблагоприятната за тѣхното развитие срѣда и ги постави въ по-благоприятна. И днесъ всички хора могатъ да кажатъ: не сме

вече нито растения, нито риби, нито птици, нито животни, но сме човъци. Това илюзия ли е?

Казвате: можемъ да умремъ. Питамъ: кой ви внуши тази мисъль? Който люби, той въчно живъе. Има Единъ, Който всъка сутринь простира ржцътъ си върху васъ. Ставате ли сутринь, помолете се: "Господи, простри и днесъ ржката си върху менъ! " Мнозина се молятъ на Бога да имъ даде богатство, сила, власть и т. н. Не заповъдвайте, на Бога, но кажете: "Господи, простри ржката си върху менъ, да придобия малко отъ Твоето знание! Когато бъхъ въ кальта, Ти ми служеше съ Любовь. По сжиция начинъ и азъ днесъ ще Ти служа съ всичкото си сърце, съ всичкия си умъ, съ всичката си душа и съ всичката си сила. Огъ Тебе научихъ великия примъръ въ живота. Сега разбрахъ смисъла на изречението: "Ти си лозата, азъ-пржчката". Отъ днесъ вече тази пржика ще дава своя плодъ.

Бесъда отъ Учителя, държана на 27 мартъ, 1927 г. въ г. София.